
ÍNDICE

Prefácio à Primeira Edição................................................13
José Manuel Anes

Prefácio à Segunda Edição................................................15
Serge Caillet

Introdução à Pragmática da 
Iniciação Maçónica e Pós-Maçónica................................25
Jean Pierre Giudicelli de Cressac de la Bachelerie

Da Iniciação........................................................................29

Aviso....................................................................................41

Capítulo I
As Diligências Iniciáticas..................................................43

1. O Pedido de Iniciação............................................................... 44
2. A Análise do Pedido de Iniciação............................................... 48
3. A Passagem Sobre a Venda........................................................ 50
4. A Indicação de Iniciação e a Orientação Tradicional.................. 51
5. A “Primeira” Iniciação............................................................... 53
6. O Trabalho Iniciático................................................................ 54
7. A Avaliação............................................................................... 54

Capítulo II
O Trabalho, o Projecto e o Quadro Iniciáticos.............57

1. As Duas Grandes Funções do Trabalho Iniciático...................... 57
2. O Projecto Iniciático................................................................. 58
3. A Articulação dos Quadros........................................................ 59

Capítulo III
Espaço, Tempo e Companheirismo.....................................61

1. Espaço e Tempo........................................................................ 61
2. Regras e Saberes........................................................................ 63
3. O Companheirismo.................................................................. 64



Capítulo IV
O Processo Iniciático........................................................67

1. O Investimento do Trabalho Iniciático...................................... 67
2. As Três Fases do Processo Iniciático........................................... 70

Capítulo V
A Avaliação do Processo Iniciático..................................75

1. O Triângulo Referente – Iniciador – O Si.................................... 75
2. Avaliação e Auto-Avaliação........................................................ 77

Capítulo VI
A Teoria das Três Pessoas no Processo Iniciático...........79

1. Pessoa Profana e Pessoa Sagrada................................................ 79
2. A Testemunha, Terceira Pessoa.................................................. 80
3. A Postura da Terceira Pessoa...................................................... 81
4. O Resultado do Processo........................................................... 83

Capítulo VII
Os Disfuncionamentos no Processo Iniciático..............85

1. Os Disfuncionamentos no Grupo ou na Obediência................. 85
2. Os Disfuncionamentos Numa e Noutra Pessoa......................... 87

2.1 Disfuncionamentos no Seio da Pessoa Profana..............................87
2.2 Irrupção da Pessoa Profana na Pessoa Sagrada...............................88
2.3 Invasão da Pessoa Sagrada pela Pessoa Profana..............................88
2.4 Canibalização da Pessoa Profana pela Pessoa Sagrada....................89

3. Os Disfuncionamentos da Testemunha..................................... 90

Capítulo VIII
Conversa por Perguntas e Respostas................................93

Conclusão Transitória......................................................111

Três Vinhetas Iniciáticas...................................................115
Audição de um Candidato Sob a Venda........................................ 117
Propostas de Trabalho para uma Loja de Rito Egípcio................... 127
Como Subir à Câmara Alta?.......................................................... 147



29

DA INICIAÇÃO…7

Dedicado a Robert Amadou 
(1924-2006 e mais…)

Para começar apontemos já o paradoxo: a Iniciação não se pensa, 
ela manifesta-se. Realiza-se fora de toda a linearidade própria ao 
pensamento, quando a “pessoa”, essa, se desrealiza. A Iniciação 

só pode ser encarada num estado de não-pensamento. Silêncio exigido. 
Quanto mais páginas a literatura consagra a este assunto, mais as Or-
dens ditas iniciáticas se multiplicam, menos “iniciados” encontramos, 
e até os “iniciáveis” se tornam cada vez mais raros. O momento é de 
confusão, ao passo que a Iniciação introduz e conduz à fusão com o Ser.

A Iniciação é por natureza indefinível, inapreensível como o Es-
pírito. Trata-se, sempre, da Iniciação à nossa própria natureza original, 
à nossa realidade derradeira, ou seja, ao Real, ao Absoluto, ao Divi-
no, àquilo que permanece “aqui e agora”. Pouco importam as palavras, 
pois, precisamente, no “aqui e agora”, não existem palavras.

Assim postas as coisas, será possível abordar através das palavras, 
senão a Iniciação em si, pelo menos o plano iniciático, a tensão humana 
rumo ao “mais que humano”, isto é, ao não-condicionado.

O conceito de iniciação poderá então dar-nos talvez o pressenti-
mento ou a intuição daquilo que é o plano iniciático, ao mesmo tempo 
mistérico, esotérico e poético, e ajudar-nos a definir os procedimentos 
iniciáticos com vista à elaboração de uma pragmática da Iniciação, de 

7 Este texto foi publicado pela primeira vez, numa versão mais curta, no primeiro 
número da nova série da revista Supérieur Inconnu [Superior Incógnito], a belíssi-
ma e impertinente revista de vanguarda, dirigida por Sarane Alexandrian.



A Tradição Maçónica e o Despertar da Consciência

30

que o Ocidente carece cruelmente? Sim, mas com a condição de nos 
lembrarmos de que tudo o que aqui está escrito é falso, ou melhor, nem 
é verdadeiro, nem falso. Uma parte destas linhas poderá ser útil aos 
espíritos sagazes que quiserem tentar a aventura da Demanda, a única 
aventura que vale a pena viver, mas o essencial estará nas entrelinhas, 
entre palavras, entre letras, no Intervalo.

Ciência, Arte e Iniciação colocam, a priori, uma mesma questão: 
porque é que existe alguma coisa em vez de nada? Enquanto a Ciência 
tenta responder investigando a “Coisa”, sondando-a in abstracto – “a 
Ciência não prova, ela sonda” adverte o filósofo Bateson –, a Arte con-
torna-a ou exalta-a para melhor interrogá-la in facto, por vezes deses-
peradamente; ao passo que a Iniciação responde à questão apagando-a 
na experiência plena do Grande Nada. A Ciência e a Iniciação têm em 
comum o rigor, nada mais; a Arte e a Iniciação partilham, nada menos, 
da loucura controlada, loucura essa que permite franquear os limites da 
pessoa condicionada.

Acontece que, na Terra ou no Céu da Tradição, se apresentem qua-
tro graus de Iniciação. A Demanda pode, com efeito, declinar-se assim:

• 	 Posso compreender, total e imediatamente, que eu sou o Ab-
soluto ou, mais justamente, que “eu” é compreendido pelo 
Absoluto; e tudo está terminado, não há nada a fazer, basta 
ser, e nem isso, até, é importante. Nada prepara para esta ex-
periência definitiva, nenhuma escola, nenhum treino. É um 
acidente, ou uma graça do Real.

• 	 Posso não compreender o Absoluto, mas pressinto-O atra-
vés da percepção do jogo divino da energia e da consciência. 
Aprendo, então, a dominar este jogo, abandonando qualquer 
pretensão em controlá-lo, até me tornar um livre criador, dis-
ponível para a experiência do Absoluto.

• 	 Não percepciono o jogo da energia e da consciência; então, 
eu respeito e pratico os ritos, integrando a sua simbólica, e 
estudo o ensinamento formal que os acompanha.

• 	 Não percebo o sentido do rito no seio do cerimonial; então, 
consagro-me ao melhoramento da sociedade em que vivo e ao 
aperfeiçoamento do ser humano.



Da Iniciação…

31

A cada uma destas declinações correspondem expressões tradicio-
nais particulares que chamamos, muitas vezes, de sociedades secretas ou 
Ordens iniciáticas; estas assumem, com mais ou menos sucesso, fun-
ções exotéricas, mesotéricas, ou esotéricas. 

Convém distinguir: as organizações formais, sempre humanas e 
consequentemente condicionadas; as funções, que indicam processos; e 
as Vias, “não-humanas” e não-condicionadas.

Com efeito, uma organização está sempre inscrita num tempo, 
num espaço e numa cultura. Estes “dados” são incontornáveis e condi-
cionam nitidamente a forma que tomará a sociedade iniciática.

Como qualquer organização, uma sociedade iniciática, concebida 
idealmente para servir à libertação humana e acompanhar a caminhada 
iniciática de indivíduos e de grupos, pode tornar-se numa nova prisão. 
Progressivamente, o objectivo iniciático será posto de parte em prol 
de um outro objectivo, bem diferente: fazer perdurar a organização, 
estender a sua influência, desenvolver o seu poder. Se existe alguma 
profanação, nitidamente é esta: o deslizar do iniciático para o político, 
o sacrificar da busca do Ser em proveito do ter e do fazer, o abandono 
da verticalidade em benefício do território horizontal do poder. Uma 
sociedade iniciática está ao serviço dos seus membros, não o inverso, e 
estes não deverão hesitar em abandoná-la para prosseguir a sua busca 
por outros lugares e por outros modos.

Em Kali Yuga, as sociedades cedem ao imobilismo e degeneram 
muito rapidamente. Seria sábio e saudável que elas não sobrevivessem 
aos seus fundadores, cabendo aos melhores estudantes dessas sociedades 
a responsabilidade de fundarem as suas próprias organizações, também 
elas efémeras.

Formalmente, as tradições concordam na distinção de três tipos de 
organizações tradicionais, externas, semi-internas e internas. Vejamos 
rapidamente a que é que corresponde esta distinção, que é independen-
te da natureza e da finalidade da organização. Um ensaio de tipologia 
funcional das sociedades iniciáticas pode ajudar-nos a pensar este fenó-
meno universal, presente desde a Antiguidade na quase totalidade das 
culturas. As sociedades secretas assumem três funções particulares, ao 
mesmo tempo distintas e complementares, que chamamos exotérica, 
mesotérica – ou por vezes exo-esotérica – e esotérica.


