
ÍNDICE

Prefácio............................................................................................ 15

Introdução....................................................................................... 25

A  C u r i o s i d a d e 
d o  A p r e n d i z

1.1. Estados Ampliados de Consciência ...................................... 39

O Que São...................................................................................... 39
Como Reconhecer os Sinais........................................................ 40
Propriocepção................................................................................ 40
Nonicepção.................................................................................... 41
Termocepção.................................................................................. 41
Percepção do Tempo..................................................................... 41
Níveis de Oxigénio ...................................................................... 41
Sinestesia........................................................................................ 42
Zona de Disparo do Quimiorreceptor Emético....................... 42
Sensor Magnético......................................................................... 42
Comichão....................................................................................... 43
Modificações Psicológicas........................................................... 43
Várias Hipóteses de Indução....................................................... 44



1.2. O Caminho para a Transcendência...................................... 45

A Glândula Pineal ........................................................................ 45
DMT – A Molécula do Espírito? ............................................... 48

1.3. Os Enteógenos......................................................................... 59

O Longo Caminho dos Enteógenos............................................ 59
Legalidade, Ilegalidade e Construções Culturais..................... 60
Bibliografia do Capítulo.............................................................. 80

O  C a m i n h o 
d o  D e s p e r t a r

2.1. Das Plantas e da Natureza...................................................... 87

2.1.1. Álcool e Fermentação – O Vínculo com o Divino?............ 89
Da Essência................................................................................. 89
Enquadramento Legal............................................................... 93
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 95
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 97

2.1.2. Cafeína – Acordar o Corpo, Despertar a Mente?.............. 99
Da Essência................................................................................. 99
Café............................................................................................. 102
Enquadramento Legal............................................................... 104
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 105
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 107

2.1.3. Cacau – O Alimento dos Deuses........................................... 109
Da Essência................................................................................. 109
Enquadramento Legal............................................................... 113
Uso Terapêutico e Medicinal ................................................. 113
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 117

2.1.4. Chá – Uma Planta Meditativa............................................ 119
Da Essência................................................................................. 119
Enquadramento Legal .............................................................. 123
Uso Terapêutico e Medicinal ................................................. 123
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 126



2.1.5. Canábis – A Planta Sagrada................................................ 129

Da Essência................................................................................. 129
Enquadramento Legal............................................................... 143
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 149
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 155

2.1.6. Coca – Da Realeza Inca ao Refrigerante Mais Popular......159

Da Essência................................................................................. 159
Enquadramento Legal............................................................... 167
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 169
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 171

2.1.7. Ayahuasca – A Planta que Desperta o Espírito................... 173

Da Essência................................................................................. 173
As Igrejas Ayahuasqueiras........................................................ 183
Enquadramento Legal............................................................... 194
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 198
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 203

2.1.8. Nicotiana – O Pai Enteógeno.............................................. 207

Da Essência................................................................................. 207
Enquadramento Legal............................................................... 214
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 214
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 217

2.1.9. Iboga – A Planta do Jardim do Éden?................................ 219

Da Essência................................................................................. 219
A Religião Bwiti........................................................................ 222
Enquadramento Legal............................................................... 227
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 228
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 231

2.1.10. Kava – A Planta Mágica do Pacífico.................................. 233

Da Essência................................................................................. 233
Enquadramento Legal............................................................... 237
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 240
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 243



2.2. Dos Psicadélicos...................................................................... 245

2.2.1. Bufo Alvarius – Um Sapo Psicoactivo................................... 247

Da Essência................................................................................. 247
Enquadramento Legal............................................................... 249
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 250
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 252

2.2.2. Cogumelos Amanita – No Mundo Mágico de Alice......... 255

Da Essência................................................................................. 255
Enquadramento Legal............................................................... 258
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 259
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 260

2.2.3. LSD – A Promessa Psicadélica que Mudaria o Mundo...... 263

Da Essência................................................................................. 263
Enquadramento Legal............................................................... 282
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 284
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 293

2.2.4. Mescalina – As Portas da Percepção.................................. 299

Da Essência................................................................................. 299
Peiote – Lophophora Williamsii............................................... 302
San Pedro – Trichocereus Pachanoi ......................................... 305
Enquadramento Legal............................................................... 307
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 307
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 309

2.2.5. Psilocibina e os Cogumelos Psilocybe – A Carne dos Deuses..... 311

Da Essência................................................................................. 311
Psilocybe Azurescens .................................................................. 320
Psilocybe Semilanceata............................................................... 320
Psilocybe Cyanescens .................................................................. 322
Psilocybe Cubensis ...................................................................... 322
Psilocybe Mexicana..................................................................... 323
Enquadramento Legal............................................................... 326
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 329
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 332



2.3. Do Sintético............................................................................. 335

2.3.1. MDMA – O Amor em Estado Sintético.............................. 337
Da Essência................................................................................. 337
Enquadramento Legal............................................................... 341
Uso Terapêutico e Medicinal.................................................. 343
Bibliografia do Capítulo.......................................................... 348

A  D i v i n d a d e 
D o  H o m e m

3.1. Criatividade Artística............................................................. 353

Som, Frequência e Vibração ....................................................... 353
A Arte-Terapia............................................................................... 359
Taças Tibetanas, Gongos e Xamanismo.................................... 361
Festivais de Cultura Visonária.................................................... 362
Bibliografia do Capítulo.............................................................. 365

3.2. A Meditação............................................................................ 367

Enquadramento ............................................................................ 367
História........................................................................................... 373
Afinal, o que é Mindfulness?......................................................... 378
Métodos e Técnicas...................................................................... 381
Meditação Através de Visualizações.......................................... 381
Meditação com Uso de Imagens................................................. 381
Observação da Respiração........................................................... 382
Observação das Sensações Físicas............................................... 384
Meditação Através de Sons.......................................................... 386
Uso Terapêutico e Medicinal...................................................... 389
Bibliografia do Capítulo.............................................................. 390

Outros Degraus.............................................................................. 393

Glossário.......................................................................................... 397

Agradecimentos............................................................................. 407



15

PREFÁCIO

«Este é o livro!» – Foi esta a primeira frase que me sur-
giu após a sua leitura. Talvez tenha sido contagiante 
o entusiasmo e autenticidade que o autor coloca na 

sua escrita. É «o livro» e não mais «um livro», porque trata de 
um tema candente – o Despertar da Consciência. Esta é enten-
dida como conhecimento, em sentido amplo – ético, ecológico, 
autoconhecimento e transcendente – obtido de modo experien-
cial. É o retomar de uma sabedoria, que o renascentista Duarte 
Pacheco Pereira condensou numa frase: «a experiência é a mãe 
de todas as coisas.» Na verdade, o autor não se limita às refe-
rências científicas actualizadas e outras curiosidades históricas 
relacionadas com os temas abordados, mas insere críticas e con-
selhos, que advêm das suas vivências experienciais. 

Como o título indica, trata-se de ampliar o estado de cons-
ciência vigil ordinária, para outros, de vigília diferenciada, indu-
zidos por plantas, psicadélicos, som e meditação. A designação 
original, Estados Alterados de Consciência, vem dos anos 60, nasci-
da na Universidade de Berkeley, USA, em que no auge do movi-
mento hippie se consumiam vários produtos derivados de plantas, 
em quantidade exagerada, que levavam a estados confusionais e 
daí a designação de «Alterados». Esta designação ainda se man-
tém na literatura anglo-saxónica: Altered States of  Consciousness. 
Na literatura mais recente já surge como Estados Modificados de 
Consciência e, recentemente, surgiu a designação de NOSC – Non 



Estados Ampliados de Consciência – O Livro do Despertar

16

Ordinary States of  Consciousness, para os diferenciar da vigília 
«ordinária», sono e sonho, todos eles fisiológicos. 

As características gerais, comuns, destes estados ampliados 
de consciência (EAC) são: a inespecificidade etiológica da sua 
indução (daí o subtítulo do livro), o seu uso histórico e multicul-
tural, domínio de um estado de repouso, domínio da recepção 
de estímulos de fontes internas (corporais ou de conteúdos de 
memória), imaginação considerável, estado passivo de activi-
dade mental com domínio da contemplação sobre a acção. De 
um ponto de vista psicológico apresentam, em comum, outras 
características: fenomenologias particulares, compreensíveis e 
verbalizáveis, que ocorrem raramente durante o estado de vigí-
lia normal, geralmente têm uma duração de minutos ou horas 
– o que os diferencia de doenças psiquiátricas –, são habitual-
mente induzidos, mas também podem ocorrer espontaneamen-
te e não resultam de doença ou adversidade social. Por outro 
lado, só são considerados patológicos se: ocorrem sem ser de-
sejados, adquirem uma forma dominante na vida quotidiana, 
evitam soluções adequadas ao dia-a-dia (por exemplo, depen-
dências) e quando na sua vivência não há estruturas cognitivas 
ou sociais para lidar com os EAC. 

A introdução que o autor escreve quase dispensa o meu pre-
fácio, de tal modo reflecte o conhecimento de experiência feito, 
bem como as suas cogitações sobre «como cheguei aqui» e o sen-
tido da escrita deste livro na sua vida. Deixa-nos uma frase que 
raramente se ouve: «não acreditem em mim ou no que lêem», 
propondo o estudo e a experiência ou vivência. Posteriormente 
se construiria um sistema de conhecimento, que seria confir-
mado ou rejeitado, tendo em conta o que Jung propunha como 
instrumentos de «avaliação» da «nossa verdade» e que são co-
naturais ao humano: a razão, a emoção, a sensação e a intuição. 
Foi com estes que o autor deu sentido à elaboração deste livro. 
Este seria o que procurou em muitas livrarias anos a fio para sua 
ilustração. Recordo, a este propósito, o que disse Spielberg acer-
ca dos filmes que realizou: «faço os filmes que gostaria que ti-
vessem feito para mim quando era jovem.» Para isso, reconhece 



173

2 .1 .7.

AYA H UA S C A
A Planta que Desperta o Espírito

Da Essência
Ao longo de milénios os povos da América do Sul usaram uma 

combinação de plantas, que se tornou conhecida como ayahuasca, 
nos seus rituais xamânicos. A bebida é preparada com uma com-
binação de diversas plantas, sendo as mais comuns a chacruna ou 
Psychotria viridis e a Banisteriopsis caapi. A chacruna (Psychotria 
viridis) é um enteógeno, contém DMT, no entanto, ao ser ingeri-
da sozinha os efeitos seriam decompostos. Por isso, é necessária 
uma fonte de Inibidores de MAO, a B. caapi contém harmalina, 
um alcalóide que actua como inibidor das enzimas (Snu Voogel-
breinder, 2009). É a associação das duas plantas que permite que o 
DMT presente na bebida entre no SNC e produza os seus efeitos. 
O termo ayahuasca pode denominar a planta B. caapi ou a bebi-
da feita com a planta. Na língua quíchua, aya significa «corpo», 
«morto», waskha significa «corda», «ramo entrançado», «cipó»; 
é por isso que a ayahuasca é conhecida como «a corda da morte» 
ou «corda do espírito» (Aixalà, Oña, & Bouso, 2018). A bebida é 
conhecida nas comunidades indígenas por muitos nomes como: 
caapi, dápa, mihi, kahí, natem, pindé, yajé, daime, vegetal. Não existe 
uma receita específica para a preparação da ayahuasca, depende 
da região onde é preparada, do xamã, curandeiro ou vegetalista 
que a faz e dos efeitos desejados. Até agora, já foram identificadas 
cerca de cem espécies diferentes presentes na ayahuasca. 



Estados Ampliados de Consciência – O Livro do Despertar

174

A Banisteriopsis caapi também é conhecida como ayahuasca, 
caapi, mariri, yagé, bejuco de oro, biáxa, jagube, ammarón huasca, 
ambiwáska ou mão de onça. É uma liana da família das Malpi-
ghiaceae, utilizada quando a B. caapi não se encontra disponí-
vel, até porque nos últimos anos a procura tem aumentado e 
colocado em risco o seu crescimento em estado selvagem, é co-
mum os povos indígenas do Amazonas usarem outras plantas 
da mesma família, nomeadamente a Banisteriopsis inebrians. A 
B. caapi é um cipó, ou liana, de ramos longos e flexíveis, as fo-
lhas são redondas e verdes, pontiagudas no final. Ainda não foi 
determinado o local original da planta, mas é comum no Peru, 
Equador, Colômbia e Brasil. Esta planta contém betacarbolinas 
(β-carbolinas) como harmina, harmalina e tetrahidroharmina 
(Morales-García et al., 2017), que são alcalóides presentes em 
diversas plantas e animais e que agem como MAOI, ou seja, in-
terferem com as moléculas do DMT, impedindo a sua degrada-
ção pelas enzimas presentes no organismo, de forma a entrarem 
intactas no cérebro e a produzirem as alterações visuais, auditi-
vas e físicas características da ayahuasca. 

A Psychotria viridis ou chacruna, yage, horova, kawa, sami 
ruça, amiruca panga, tupamaqui, é um arbusto que pode crescer 
até ao tamanho de uma pequena árvore. Da família das Rubia-
ceae, a mesma família da planta do café, é nativa das florestas 
existentes na bacia amazónica. O principal bioquímico activo 
desta planta é o N, N-dimetiltriptamina ou DMT presente nas 
folhas da planta. A P. viridis é a planta enteógena mais usada na 
preparação da ayahuasca. Os xamãs, ou ayahuasqueros, identifi-
cam as melhores plantas através da presença de pequenos espi-
nhos situados no fundo da folha, que parecem indicar um maior 
conteúdo de DMT. As folhas são colhidas de manhã e podem 
ser usadas frescas ou secas. Cerca de 1 ml de sumo prensado de 
folhas frescas contém cerca de 100 mg de N, N-DMT. 

Os efeitos da ayahuasca são mais duradouros do que o 
DMT, especialmente se injectável, até porque são experien-
ciados em contexto ritual. Os relatos descrevem a experiência 
com ayahuasca como imersiva e intensamente visual. As visões 



Estados Ampliados de Consciência – O Livro do Despertar

194

Comparando com as restantes religiões ayahuasqueiras, a 
Barquinha tem uma vida ritual muito intensa, com quase 300 
sessões anuais (Santana de Rose, 2018). É também, de todas, a 
religião mais sincrética, que incorpora de facto características 
de diversas religiões. Vive de constantes trocas de símbolos e 
de diferentes elementos rituais, que combinam num sistema de 
crenças muito complexo e universal. 

A estimativa é que cerca de 25.000 pessoas em todo o mun-
do professem estas religiões, com uma tendência de crescimento 
(Aixalà, Oña, & Bouso, 2018). As religiões ayashuasqueiras torna-
ram-se, elas mesmo, símbolos do ecumenismo religioso e da uni-
versalidade simbólica que nos liga a todos. Talvez por isso sejam, 
cada vez mais, apelativas para aqueles que procuram regressar 
ao cerne fundamental da religião, que se traduz na caridade, no 
amor e no conhecimento. A ayahuasca assume-se, assim, como 
um veículo de comunicação com o divino e de descoberta do 
sagrado que existe em todos nós, na construção de um caminho 
para a transcendência, entre o passado e o futuro, onde os ante-
passados indígenas e o cristianismo primitivo se fundem com as 
novas crenças e maneiras de encarar o mundo. 

No entanto, a resposta da ayahuasca parece ser sempre a 
mesma: procura dentro de ti. 

Enquadramento Legal
O DMT é uma substância proibida e classificada como 

Classe I pela Convenção das Nações Unidas sobre Substâncias 
Psicotrópicas. Assim, o seu uso, produção ou venda são proibi-
dos. Alguns estudos e ensaios clínicos com DMT têm recebido 
aprovação nos últimos anos. 

Sendo a ayahuasca produzida a partir de plantas, existe um 
vazio legal, tal como noutros enteógenos. O Conselho Interna-
cional de Controlo de Narcóticos (International Narcotics Control 
Board), em 2014, num documento de apoio à legislação interna-
cional sobre drogas, menciona que:



Estados Ampliados de Consciência – O Livro do Despertar

198

Uso Terapêutico e Medicinal
A ayahuasca é utilizada como remédio para diversas doen-

ças, há milhares de anos, pelos povos sul-americanos. Nestas 
culturas antigas, a doença não é mais do que a manifestação 
física de um problema espiritual. Desta forma, ao harmonizar 
o espírito, a ayahuasca cura o mal-estar físico que aflige o pa-
ciente. Nos últimos anos, e apesar das restrições legais inter-
nacionais, cada vez mais estudos científicos e ensaios clínicos 
comprovam as virtudes terapêuticas e o potencial medicinal do 
DMT e da ayahuasca. 

Uma das áreas que tem mostrado resultados na utilização 
destas substâncias é a saúde mental, nomeadamente em patolo-
gias como a depressão profunda. No último relatório da OMS 
sobre Depressão e Outras Desordens Mentais, em 2017, estima-
va-se que o número de pessoas que sofria de depressão no mundo, 
ascendia a 322 milhões de pessoas (World Health Organization, 
2017). Relativamente a distúrbios de ansiedade, estimavam-se 
264 milhões de pessoas, em todo o mundo, a sofrer desta patolo-
gia. Em 2015, a OMS estimava que 788.000 pessoas tinham ten-
tado ou cometido suicídio. São números assustadores, que cres-
cem diariamente. Em Portugal, segundo este relatório, cerca de 
5,7% da população sofre de desordem depressiva e cerca de 4,9% 
sofre de perturbação de ansiedade. A crise pandémica Covid-19 
veio naturalmente agravar os problemas de saúde mental, a jun-
tar-se à proximidade do conflito armado na Ucrânia e à inflação 
também daí decorrente. 

Um dos problemas no tratamento convencional destas pato-
logias mentais é precisamente a ineficácia das substâncias activas 
em penetrar na barreira hematoencefálica (Sobral, 2018). Sendo 
os distúrbios do SNC a segunda maior área terapêutica após a 
doença cardiovascular, é vital encontrar respostas para este pro-
blema. Estima-se que cerca de 30% dos pacientes com desordem 
depressiva profunda tenham depressão resistente ao tratamento, 
em que a terapia convencional farmacêutica e a abordagem psi-
cológica tradicional não resultam (Conway, George, & Sackeim, 
2017). No entanto, cada vez mais pacientes e estudos científicos 



203

Bibliografia do Capítulo

Aixalà, M., Oña, G., e Bouso, J.C. (2018). Techical Report on Psycoactive Eth-
nobotanicals, Vols. I, II e III. ICEERS International Center for Ethno-
botanical Education Research and Service. Acedido em https://www.
iceers.org/free-technical-report-on-psychoactive-plants/ 

Anwar, Y. (2019). Ayahuasca fixings found in 1.000-year-old Andean sa-
cred bundle. Berkeley News. Consultado a 30 de Setembro de 2021 em 
https://news.berkeley.edu/2019/05/06/ayahuasca-sacred-bundle/

Centro de Documentação e Memória – ICEFLU (s.d.). O que é o Santo 
Daime. Santo Daime – A Doutrina da Floresta. Acedido em http://
www.santodaime.org/site/religiao-da-floresta/o-santo-daime/introducao 

Conseil d’État, 1ère et 6ème sous-sections réunies, 21/12/2007, 282100, 
Inédit au recueil Lebon. Acedido em https://www.legifrance.gouv.fr/
ceta/id/CETATEXT000018007864?init=true&page=1&query=282100
&searchField=ALL&tab_selection=all 

Conway, C.R., George, M.S., e Sackeim, H.A. (2017). Toward an Evidence-
-Based, Operational Definition of Treatment-Resistant Depression: 
When Enough Is Enough. JAMA Psychiatry,74(1),9-10. https://doi.
org/10.1001/jamapsychiatry.2016.2586 

de Araujo, D. B., Ribeiro, S., Cecchi, G. A., Carvalho, F. M., Sanchez, T. A., 
Pinto, J. P., de Martinis, B. S., Crippa, J. A., Hallak, J. E., e Santos, A. 
C. (2012). Seeing with the eyes shut: neural basis of enhanced ima-
gery following Ayahuasca ingestion. Human brain mapping, 33(11), 
2550-2560. https://doi.org/10.1002/hbm.21381 

Fisher, R., Lincoln, L., Jackson, M. J., Abbate, V., Jenner, P., Hider, R., Lees, 
A., e Rose, S. (2018). The effect of Banisteriopsis caapi (B. caapi) on 
the motor deficits in the MPTP-treated common marmoset model 
of Parkinson’s disease. Phytotherapy research : PTR, 32(4), 678-687. ht-
tps://doi.org/10.1002/ptr.6017 

González, D., Cantillo, J., Pérez, I., Farré, M., Feilding, A., Obiols, J. E., 
e Bouso, J. C. (2020). Therapeutic potential of ayahuasca in grief: 
a prospective, observational study. Psychopharmacology, 237(4), 
1171-1182. https://doi.org/10.1007/s00213-019-05446-2 

https://www.iceers.org/free-technical-report-on-psychoactive-plants/
https://www.iceers.org/free-technical-report-on-psychoactive-plants/
https://news.berkeley.edu/2019/05/06/ayahuasca-sacred-bundle/
http://www.santodaime.org/site/religiao-da-floresta/o-santo-daime/introducao
http://www.santodaime.org/site/religiao-da-floresta/o-santo-daime/introducao
https://www.legifrance.gouv.fr/ceta/id/CETATEXT000018007864?init=true&page=1&query=282100&searchField=ALL&tab_selection=all
https://www.legifrance.gouv.fr/ceta/id/CETATEXT000018007864?init=true&page=1&query=282100&searchField=ALL&tab_selection=all
https://www.legifrance.gouv.fr/ceta/id/CETATEXT000018007864?init=true&page=1&query=282100&searchField=ALL&tab_selection=all
https://doi.org/10.1001/jamapsychiatry.2016.2586
https://doi.org/10.1001/jamapsychiatry.2016.2586
https://doi.org/10.1002/hbm.21381
https://doi.org/10.1002/ptr.6017
https://doi.org/10.1002/ptr.6017
https://doi.org/10.1007/s00213-019-05446-2

	_Hlk117770463
	_Hlk117857487
	_Hlk117791846
	_Hlk117949496
	_Hlk117792288
	_Hlk117944157
	_Hlk127957825
	_Hlk127720191
	_Hlk127720907
	_Hlk127720938
	_Hlk127720919
	_Hlk127723236
	_Hlk127724416
	_Hlk127724570
	_Hlk127549263
	_Hlk127719025
	_Hlk127529869
	_Hlk127530959
	_Hlk127716889
	_Hlk127530397
	_Hlk127528779
	_Hlk127713828
	_Hlk127717881
	_Hlk127716773
	_Hlk127717919
	_Hlk127960076
	_Hlk127717325
	_Hlk127718429
	_Hlk127717960
	_Hlk127528825
	_Hlk127717711
	_Hlk127714183
	_Hlk127718020
	_Hlk127720390
	_Hlk127539384
	_Hlk127719080
	_Hlk127716818
	_Hlk127539437
	_Hlk127548957
	_Hlk127529300
	_Hlk127723854
	_Hlk127726913
	_Hlk127549025
	_Hlk127529400
	_Hlk127529526
	_Hlk127530222
	_Hlk127529456
	_Hlk127717815
	_Hlk127529761
	_Hlk127530766
	_Hlk127718390
	_Hlk116826700
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_Hlk127727648
	_Hlk127730577
	_Hlk127727246
	_Hlk127727397
	_Hlk127727539
	_Hlk127734803
	_Hlk127727171
	_Hlk127727604
	_Hlk116827642
	_Hlk117944498
	_Hlk116827547
	_Hlk127734220
	_Hlk127734269
	_Hlk127734182
	_Hlk127734112
	_Hlk127734032
	_Hlk127734317
	_Hlk127734635
	_Hlk127734691
	_Hlk106798218
	_Hlk127736650
	_Hlk116834760
	_Hlk127736441
	_Hlk127736736
	_Hlk127736142
	_Hlk127796431
	_Hlk127736203
	_Hlk127736505
	_Hlk127736235
	_Hlk127736324
	_Hlk127736683
	_Hlk127736047
	_Hlk127736276
	_Hlk127736546
	_Hlk127967966
	_Hlk127967522
	_Hlk127967702
	_Hlk127968274
	_Hlk127967471
	_Hlk127968154
	_Hlk127968478
	_Hlk127971454
	_Hlk127972604
	_Hlk116933170
	_Hlk117796909
	_Hlk116933624
	_Hlk127973349
	gjdgxs
	_Hlk117797159
	_Hlk116935012
	_Hlk116935744
	_Hlk127972392
	_Hlk127974864
	_Hlk127970971
	_Hlk127970542
	_Hlk127975472
	_Hlk127974638
	_Hlk127975818
	_Hlk127971083
	_Hlk127975654
	_Hlk127969359
	_Hlk127973486
	_Hlk127975260
	_Hlk127970776
	_Hlk127975590
	_Hlk116941507
	_Hlk127976683
	_Hlk127978347
	_Hlk127978466
	_Hlk127976322
	_Hlk127976228
	_Hlk127976138
	_Hlk127977477
	_Hlk127977264
	_Hlk127976840
	_Hlk117857733
	_Hlk117858643
	_Hlk128041386
	_Hlk128056914
	_Hlk128063561
	_Hlk117876523
	_Hlk117876877
	_Hlk128055599
	_Hlk127980774
	_Hlk127981387
	_Hlk128040589
	_Hlk128040576
	_Hlk128062863
	_Hlk128055752
	_Hlk127981561
	_Hlk127982473
	_Hlk128064937
	_Hlk128064625
	_Hlk127981433
	_Hlk128064803
	_Hlk128062208
	_Hlk128056672
	_Hlk128055387
	_Hlk128064169
	_Hlk128064201
	_Hlk127980711
	_Hlk128063496
	_Hlk128064268
	_Hlk128063403
	_Hlk117877186
	_Hlk117957684
	_Hlk128068806
	_Hlk128067451
	_Hlk128068099
	_Hlk128066732
	_Hlk128066078
	_Hlk128066333
	_Hlk128066568
	_Hlk128067313
	_Hlk128067376
	_Hlk128066018
	_Hlk128066972
	_Hlk117453319
	_Hlk128071438
	_Hlk128069811
	_Hlk128069372
	_Hlk128070188
	_Hlk128069208
	_Hlk128071529
	_Hlk128130336
	_Hlk128072282
	_Hlk128069603
	_Hlk128070447
	_Hlk128069664
	_Hlk128069983
	_Hlk128069063
	_Hlk128069117
	_Hlk128069477
	_Hlk117797473
	_Hlk117956068
	_Hlk117970987
	_Hlk128131706
	_Hlk128131585
	_Hlk128131633
	_Hlk128131090
	_Hlk128130597
	_Hlk128131423
	_Hlk128132829
	_Hlk128132722
	_Hlk128132881
	_Hlk128132942
	_Hlk128130697
	_Hlk128131487
	_Hlk128131258
	_30j0zll
	_Hlk128133884
	_Hlk128133778
	_Hlk128135006
	_Hlk128133504
	_Hlk128133704
	_Hlk128134832
	_Hlk128133478
	_Hlk128133402
	_Hlk128134726
	_Hlk128135716
	_Hlk128136033
	_Hlk128135577
	_Hlk128135462
	_Hlk117882612
	_Hlk117596292
	_Hlk117883072
	_Hlk128142870
	_Hlk128145913
	_Hlk128148593
	_Hlk128146208
	_Hlk128146176
	_Hlk128146026
	_Hlk128140394
	_Hlk128145953
	_Hlk128146764
	_Hlk128146533
	_Hlk128145572
	_Hlk128147520
	_Hlk128138574
	_Hlk128140029
	_Hlk128145758
	_Hlk128141419
	_Hlk128145324
	_Hlk128139061
	_Hlk128141693
	_Hlk128145212
	_Hlk128146253
	_Hlk128138950
	_Hlk128146118
	_Hlk128148101
	_Hlk128142476
	_Hlk128147903
	_Hlk128143797
	_Hlk128139785
	_Hlk128145470
	_Hlk128143359
	_Hlk128143441
	_Hlk128142354
	_Hlk128148056
	_Hlk128138748
	_Hlk128145669
	_Hlk128147824
	_Hlk128138851
	_Hlk128140451
	_Hlk128147710
	_Hlk128139099
	_Hlk128142198
	_Hlk128139608
	_Hlk128142733
	_Hlk128143603
	_Hlk128138670
	_Hlk128139946
	_Hlk128148345
	_Hlk128145874
	_Hlk128146343
	_Hlk128151170
	_Hlk128150213
	_Hlk128149798
	_Hlk128149352
	_Hlk128149685
	_Hlk128150146
	_Hlk128150331
	_Hlk128150619
	_Hlk128150760
	_Hlk117845929
	_Hlk117949563
	_Hlk128152827
	_Hlk128153966
	_Hlk128151592
	_Hlk128152611
	_Hlk128154671
	_Hlk128153699
	_Hlk128152056
	_Hlk128154016
	_Hlk128154047
	_Hlk128155405
	_Hlk128154118
	_Hlk128151454
	_Hlk128153155
	_Hlk128155460
	_Hlk128153460
	_Hlk128153275
	_Hlk128151648
	_Hlk127900774
	_Hlk128151976
	_Hlk128152737
	_Hlk128155566
	_Hlk117883772
	_Hlk128157421
	_Hlk128157379
	_Hlk128155919
	_Hlk128156661
	_Hlk128156209
	_Hlk128157500
	_Hlk128157334
	_Hlk128156711
	_Hlk128156983
	_Hlk128157651
	_Hlk128156330
	_Hlk128156530
	_Hlk128157028
	_Hlk128167854
	_Hlk128166355
	_Hlk128167483
	_Hlk128167428
	_Hlk128167701
	_Hlk128166688
	_Hlk128166316
	_Hlk128168298
	_Hlk128170846
	_Hlk127910924
	_Hlk128172260
	_Hlk128172296
	_Hlk128169872
	_Hlk128171675
	_Hlk128171045
	_Hlk128171777
	_Hlk128170328
	_Hlk128170386
	_Hlk128172343
	_heading=h.1fob9te
	_Hlk125039250
	_2et92p0
	_Hlk127974510
	_Hlk128040604
	PREFÁCIO
	INTRODUÇÃO
	A CURIOSIDADE
DO APRENDIZ
	1.1.
	Estados Ampliados
de Consciência 
	O Que São
	Como Reconhecer os Sinais
	Propriocepção
	Nonicepção
	Termocepção
	Percepção do Tempo
	Níveis de Oxigénio 
	Sinestesia
	Zona de Disparo do
Quimiorreceptor Emético
	Sensor Magnético
	Comichão
	Modificações Psicológicas
	Várias Hipóteses de Indução


	1.2.
	O CAMINHO PARA
A TRANSCENDÊNCIA
	A Glândula Pineal 
	Dmt – A Molécula do Espírito? 


	1.3
	OS ENTEÓGENOS
	O Longo Caminho dos Enteógenos
	Legalidade, Ilegalidade
e Construções Culturais


	O CAMINHO
DO DESPERTAR
	2.1.
	DAS PLANTAS
E DA NATUREZA
	2.1.1.
	ÁLCOOL e FERMENTAÇÃO
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal

	2.1.2.
	CAFEÍNA
	Acordar o Corpo,
Despertar a Mente?
	Da Essência
	Café
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.1.3.
	CACAU
	O Alimento dos Deuses
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal 


	2.1.4.
	CHÁ
	Uma Planta Meditativa
	Da Essência
	Enquadramento Legal 
	Uso Terapêutico e Medicinal 


	2.1.5.
	CANÁBIS
	A Planta Sagrada
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.1.6.
	COCA
	Da Realeza Inca ao
Refrigerante Mais Popular
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.1.7.
	Ayahuasca
	A Planta que Desperta o Espírito
	Da Essência
	As Igrejas Ayahuasqueiras
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.1.8.
	NICOTIANA
	O Pai Enteógeno
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.1.9.
	IBOGA
	Da Essência
	A Religião Bwiti
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal

	2.1.10.
	KAVA
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal

	2.1.
	DOS PSICADÉLICOS
	2.2.1.
	BUFO ALVARIUS
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal

	2.2.2.
	COGUMELOS AMANITA
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal

	2.2.3.
	LSD
	A Promessa Psicadélica que
Mudaria o Mundo
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.2.4.
	MESCALINA
	As Portas da Percepção
	Da Essência
	Peiote – Lophophora Williamsii
	San Pedro – Trichocereus Pachanoi 
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.2.5.
	PSILOCIBINA e os
cogumelos psilocybe
	A Carne dos Deuses
	Da Essência
	Psilocybe Azurescens 
	Psilocybe Semilanceata
	Psilocybe Cyanescens 
	Psilocybe Cubensis 
	Psilocybe Mexicana
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	2.3.
	DO SINTÉTICO
	2.3.1.
	MDMA
	O Amor em Estado Sintético
	Da Essência
	Enquadramento Legal
	Uso Terapêutico e Medicinal


	A DIVINDADE
DO HOMEM
	3.1
	CRIATIVIDADE ARTÍSTICA
	Som, Frequência e Vibração 
	A Arte-Terapia
	Taças Tibetanas, Gongos e Xamanismo
	Festivais de Cultura Visonária


	3.2
	A MEDITAÇÃO
	Enquadramento 
	História
	Afinal, o que é Mindfulness?
	Métodos e Técnicas
	Meditação Através de Visualizações
	Meditação com Uso de Imagens
	Observação da Respiração
	Observação das Sensações Físicas
	Meditação Através de Sons
	Uso Terapêutico e Medicinal


	OUTROS DEGRAUS
	GLOSSÁRIO
	AGRADECIMENTOS


