
Centro Educativo
Sefaradi en Jerusalem

Templo Israelita
Brasileiro Ohel Yaacov

Realização:

Apoio Cultural:

Sociedade Cemitério Israelita
de São Paulo “Chevra Kadisha”



TORÁ - A LEI DE MOISÉS - vru,
©2001, 2017 by Templo Israelita Brasileiro Ohel Yaacov,

Centro Educativo Sefaradi en Jerusalem e Editora e Livraria Sêfer Ltda.
Texto Hebraico: Der Shul Chumash ©1995, 1997 by Vagshal Publishing Ltd., Jerusalém.

Ilustrações do Tabernáculo: ©1996 by �e Judaica Press, Inc., New York.

Todos os direitos desta edição reservados e centralizados através da
EDITORA E LIVRARIA SÊFER LTDA.

Alameda Barros, 735 CEP 01232-001 São Paulo SP Brasil
tel.: (11) 3826-1366 fax: (11) 3826-4508 sefer@sefer.com.br

Livraria virtual: www.sefer.com.br

Conselho Editorial
 Bernardo Lerer, David Gorodovits, Erwin V. R. Pamplona, Isaac Levy, 

Jairo Fridlin (coordenador) e Ruben Najmanovich. 

Idealização, Produção, Redação e
Editoração do Texto em Português

Tradução de Textos em Espanhol
Digitação

Projeto Grá�co e Capa
Digitalização, Editoração e 

Paginação do Texto em Hebraico 
Editoração de Ilustrações

Revisão 
Edição Final

Revisão Final 
Revisão técnica

Editoração eletrônica e atualização
Agradecimento Especial

Jairo Fridlin
Isolina B. Vianna
Erwin V. R. Pamplona e Sra.
Iara Wajner Duobles
Ivo Minkovicius

Dagui Design
�ais Przewozinski
Jacob Lebensztajn
Bernardo Lerer
Giuliana Bastos e André Bertoluci
Vitor Fridlin
LCT
Guita e Jacó Guinsburg, da Editora Perspectiva, que gen-
tilmente autorizaram a reprodução de textos da obra Sermões, 
do rabino Menahem M. Diesendruck Z”L.

Agradecimentos
Sheila Lindenbojm Fridlin, Ariela Najmanovich, Dr. José A. Nessim, Dr. Salvador Sarfatti,

rabino Baruj Garzon Serfatty, rabino Eliahu Baruch Valt, Nachum Shapiro,
Dra. Célia Opitiz, Majer Chil Kochen, Esequiel Holcman, Jack Strauss,

Carlo A. L. Carrenho, Daniel, Ariel e Natan Lorber Rolnik.

Nota: Nas palavras transliteradas, adotou-se o “ch” para o som de “rr”,
como carro em português. Em respeito ao falecido autor, o rabino Matzliah, 

a consoante hebraica Vet tem nesta obra o som de B.

/gush kucd ,dav ruxht
Proibida a reprodução parcial ou total desta obra, por qualquer meio, 

sem a autorização expressa da Editora e Livraria Sêfer Ltda.

2001, 2017

ISBN: 85-85583-26-6         978-85-85583-26-2

Printed in Brazil

Edição revisada e ampliada da obra

A LEI DE MOISÉS E AS HAFTARÓT

Tradução, explicações e comentários do rabino

Meir Matzliah Melamed Z”L
(publicada no Rio de Janeiro em 1962)

com comentários da edição em espanhol Humash Hamercaz,
textos e comentários extraídos do Sidur Matzliah, em português, 

e as Meguilot de Ester e Cântico dos Cânticos, em português.

Enriquecida pelos comentários do rabino 

Menahem Mendel Diesendruck Z”L

extraídos, mediante autorização, de sua obra Sermões 
(© Editora Perspectiva, São Paulo, 1978)

Comentários compilados, redigidos e editados por 

Jairo Fridlin

Inclui a tradução das Cinco Meguilot, 
três delas (Rute, Echá e Cohélet) traduzidas e comentadas por 

David Gorodovits e Ruben Najmanovich

além de um moderno texto hebraico da Torá, das Ha�arót e Meguilot, 
acompanhado da tradução de Onkelos para o aramaico e dos comentários exegéticos de

Rashi, Baal Haturim, Toldot Aharon e Icar Si�ê Chachamim

vwwc



Tem havido muitas traduções totais ou parciais da Bíblia: desde o famoso Codex de 
Alcobaça até, em nossos dias, a tradução brasileira. Algumas com extensos comentários, 
como a de Figueiredo. Dentre as traduções parciais convém destacar a dos Salmos, de 
Santos Saraiva, A Harpa d’lsrael, feita diretamente do hebraico e acompanhada de excelentes 
comentários. O certo, porém, é que todas elas padecem das di�culdades decorrentes da 
natureza desse famoso livro. Escrito em várias épocas, apresenta arcaísmos às vezes tão 
obscuros no seu contexto que têm dado margem até a interpretações cerebrinas, provocando 
sérias controvérsias.

A obra do rabino Matzliah, A LEI DE MOISÉS, é a tradução dos cinco livros de 
Moisés, ou Pentateuco. Os pontos pouco claros foram cuidadosamente estudados à luz da 
Tradição, quando a gramática e o signi�cado não correspondiam ao sentido perfeito do 
assunto explicado.

Como todas as línguas, o hebraico sofreu ao longo dos séculos modificações 
semânticas de tal porte que, em certos trechos, seria um contrassenso traduzi-las pelo seu 
sentido da época da redação de�nitiva do livro. Das quatro formas de tradução, cuja sigla 
é “PaRDeS”, ele preferiu o pexat, isto é, o sentido literal. Mas aí é que se revela o tradutor, 
visto que o signi�cado das palavras varia. O rabino Matzliah conseguiu encontrar nesses 
casos o verdadeiro signi�cado, como deve ser compreendido na estrutura da frase, desatando 
assim as inúmeras di�culdades com as quais comumente se depara o tradutor.

Naturalmente, o ilustre Rabi recorreu à língua hebraica, da qual é excelente 
conhecedor, como também aos grandes Mestres do Talmud e da Tradição e à vastíssima 
literatura rabínica para, a�nal, esclarecer as dúvidas em tais trechos.

Os Profetas lidos na sinagoga depois da Parashá estão aí representados nos trechos 
selecionados para esse fim, também traduzidos com perfeição. Entre eles, estão as 
chamadas Ha�arot de Consolação, extraídas de lsaías, que apresentam di�culdades às 
vezes insuperáveis. Contudo, o rabino Matzliah soube vencer os obstáculos e apresentar 
uma tradução correta e compreensível. Agora, o israelita brasileiro pode com segurança 
acompanhar na LEI DE MOISÉS a leitura das Parashiot e também das Ha�arot recitadas 
aos sábados nas sinagogas.

Em suma, este trabalho está destinado a representar no Brasil e para a língua 
portuguesa o que a tradução do Pentateuco do grão rabino L. Wogue representou para a 
língua francesa no século passado, ainda hoje proveitosamente consultada.

Rio de Janeiro, setembro de 1962.

David José Pérez

PENTATEUCO
A TRADUÇÃO DO 

VIII

P R E F Á C I O 

Em todas as épocas, a Torá – fonte essencial da religião judaica – tem sido a base da 
unidade espiritual de Israel, e esta unidade é que tem lhe dado a força necessária para a sua 
sobrevivência. Assim, o estudo da Torá foi sempre um dever primordial para os adeptos 
da nossa religião.

Analisando a literatura judaica em português, veri�quei que faltava a tradução da LEI 
DE MOISÉS neste idioma, isto é, uma tradução �el às interpretações dos nossos exegetas, 
os quais se inspiraram na Tradição, no Talmud e no Midrash.

Esta obra, posso a�rmá-lo, é única em seu gênero, pois as traduções da Bíblia em 
português que examinei, quase todas se limitam a traduzir as palavras etimologicamente, 
deixando de lado o mais importante: o sentido que lhes deram os nossos doutores da Lei.

Esta tradução e os comentários que a acompanham têm como base as opiniões dos 
exegetas, tais como: Rabi Shelomo Yits’chaki (Rashi), Onkelos (Targum), Rashbam, Baal 
Haturim, Daat Zekenim Mibaale Hatossafot, as do Talmud e as do Midrash; também foram 
consultadas obras modernas de alguns comentaristas, escritas em vários idiomas, tais 
como Varietés Homilétiques, do Rabino M. Wol�, e outras; por �m, a opinião, explicações 
e comentários do próprio autor, na sua condição de rabino ortodoxo e conservador.

A extrema di�culdade deste trabalho assim realizado e sua grande importância não 
passarão despercebidas aos que possuem o conhecimento profundo do texto original. 
Resumindo, esta é uma obra de fé, baseada nos ensinamentos dos grandes mestres do 
judaísmo.

Hoje, mais do que nunca, parece-me necessário divulgar especialmente à nova 
geração, que só utiliza o idioma do país, o conteúdo da nossa mais Sagrada Escritura, para 
que saiba alguma coisa do que o judaísmo tem dado espiritualmente ao mundo, da sua 
história e da sua missão, como descendente do povo de Israel.

Conforme a tradição, o profeta Moisés explicou a Torá em setenta idiomas (Rashi, 
Deuteronômio 1:5 e 27:28); e o Talmud (Sotá 35) nos diz a razão: “Para que as nações do 
mundo possam copiá-la”, pois além de nós mesmos, todos devem conhecer a verdade sobre 
o conteúdo da LEI DE MOISÉS e a sua moral elevada. Se homens como mulheres, jovens 
como adultos, pessoas imparciais de todos os credos e amigos da verdade tirarem proveito 
deste livro, elaborado com boa fé, isto será minha recompensa.

Rio de Janeiro, Tishri 5723 – setembro 1962.

Rabino Meir Matzliah Melamed

DA 1 a EDIÇÃO

VII



X

Os súditos do príncipe pensavam: “Coitado, vai casar com uma princesa tão feia!” 
Os súditos da princesa ponderavam: “Quem sucederá ao nosso rei?”

Após a cerimônia, o príncipe teve a mais grata das surpresas ao conduzir a princesa 
para seu novo lar. Ela era bela, inteligente, meiga e instruída. Logo mostrou-se capaz de 
dialogar com cada um dos súditos, tornando-se amada por todos. A princesa também soube 
aplicar a ciência que seus preceptores lhe haviam transmitido para orientar os ministros, 
os quais, utilizando-se de seus conselhos, conseguiram encontrar novas formas de tratar 
o solo e alcançar colheitas tão boas como jamais haviam ousado pensar. 

A alegria e a felicidade do príncipe cresciam a cada dia e, após algum tempo, levaram 
o príncipe a realizar a festa que não fora celebrada na ocasião do casamento. Dessa forma, 
ele permitiu que todo o povo participasse e manifestasse sua satisfação pela maravilhosa 
transformação que a vinda da princesa provocara.

*      *
*

Esta história baseia-se em uma parábola contada pelo Maguid de Dubno para explicar 
porque recebemos a Torá em Shavuót e somente alguns meses depois, em Sucót, é que 
realizamos uma festa de imensa alegria – Simchat Torá – para expressar toda a felicidade 
que sentimos pela sua outorga.

Quando recebemos a Torá, não conhecíamos seu conteúdo. Sabíamos apenas que era 
uma dádiva Divina e ante isso proclamamos Naassê Venishmá – cumpriremos e escutaremos. 
Com reverência e respeito, recebemos os mandamentos transmitidos por Hacadosh Baruch 
Hú, por meio de Moisés, sempre dispostos a cumprir todas as suas determinações.

No entanto, à medida que as leis eram explicadas ao povo, este percebeu que elas 
forneciam a chave não para alcançar a grandeza material dos impérios pagãos existentes na 
época, mas sim para dar signi�cado a todos os momentos de sua existência, proporcionando 
a este mesmo povo a incomparável felicidade de se viver segundo os preceitos da Torá. 
Diante desta percepção, surgiu a necessidade de dar vazão à alegria que contagiou a todos, 
o que foi feito na festa de Simchat Torá, onde todos dançam e cantam com entusiasmo e 
agradecem ao Eterno sua dádiva incomparável.

A Torá tornou-se a base legislativa de todos os povos do mundo ocidental. Mesmo 
as religiões derivadas do judaísmo continuaram a cultuá-la. Ela foi traduzida para quase 
todas as línguas, embora algumas traduções não tenham mantido o sentido correto das 
palavras hebraicas do texto original.

A primeira tradução portuguesa verdadeiramente judaica, elaborada por um rabino 
de conhecida erudição, é a que reeditamos neste volume, acrescida de comentários do 
tradutor, dos editores e do saudoso rabino Diesendruck. Esta tradução manteve-se �el ao 
texto hebraico, ainda que algumas vezes a formação das frases em português possa parecer 
estranha.

Nassê Venishmá. Nassê – cumpriremos. Através de séculos de penosos caminhos de 
sua história, o povo judeu dedicou-se a cumprir os mandamentos Divinos acima de qualquer 
outra coisa. Nishmá – escutaremos. Na realidade o sentido aqui é mais de “estudaremos” 
do que de “ouviremos”. Temos, portanto, a missão de buscarmos, dentro do limitado nível 
da percepção humana, a compreensão dos textos Divinos a nós transmitidos pelo maior 
profeta e líder que já viveu – Moisés, nosso mestre.

P R E F Á C I O 
À NOVA EDIÇÃO

IX

“Lembrai-vos da LEI DE MOISÉS, Meu servo,
a quem ordenei, em Horeb, estatutos e leis para todo o Israel.”

Malaquias 3:22

Eis que havia um reino muito próspero, vizinho de um outro muito pobre. Enquanto 
no primeiro o solo era generoso e proporcionava fartas colheitas sem grandes esforços dos 
lavradores, o segundo tinha um solo árido que obrigava seu povo a uma árdua labuta para 
se alimentar e sobreviver.

Os reis do primeiro, no entanto, sofriam de profunda tristeza por não terem herdeiros. 
Até que um dia, após muitos anos, divulgou-se a feliz notícia de que um herdeiro ou 
herdeira nasceria dentro de alguns meses. Uma imensa alegria inundou o coração de todos 
os súditos, deixando os futuros pais radiantes de felicidade.

Convocados pelos soberanos, os sábios do reino se puseram a elaborar previsões 
para o futuro do herdeiro real, e todos aguardavam ansiosamente seu pronunciamento. 
Os sábios, no entanto, hesitavam em apresentá-lo, mas, instados pelo casal real, relataram 
�nalmente as tristes conclusões a que haviam chegado.

Os sábios �zeram a seguinte declaração: “A rainha dará a luz uma menina e prevemos 
que ela não será feliz, porque há de casar com alguém que não lhe dedicará amor algum. O 
interesse de seu esposo estará totalmente voltado para o trono, do qual ele logo procurará 
apoderar-se.”

O rei, então, decidido a evitar que tal previsão se tornasse realidade, conclamou os 
sábios a buscar meios para evitar sua realização. Ouvindo atentamente seus conselhos e 
colocando-os em prática, o rei fez construir, ao lado do palácio real, aposentos isolados de 
todos os demais. Assim que a princesa nasceu, ela foi levada a estes aposentos, aos quais 
só tinham acesso seus preceptores e seus pais.

Consequentemente, a princesa cresceu sem que ninguém pudesse vê-la e, ao atingir a 
idade em que deveria se casar, uma proclamação foi enviada a todos os reinos, informando 
que a mão da princesa seria dada em casamento àquele que aceitasse duas condições: a 
princesa só poderia ser vista após o casamento e ela seria deserdada imediatamente após 
a cerimônia. 

A princípio, ninguém se interessou por tal casamento, pois todos imaginavam que 
a princesa era tão feia que o rei tinha receio de que qualquer pretendente desistisse do 
casamento ao contemplá-la. Também era uma crença geral de que a princesa deveria ser 
uma �lha desobediente que irritou seu pai de tal forma que este decidiu deserdá-la.

O príncipe do reino vizinho, no entanto, analisava a situação de forma diferente. 
“Esta princesa”, pensava ele , “deve ter sofrido muito por ser tão feia e tão pouco amada 
por seus pais. Este sofrimento deve ter sensibilizado seu coração, tornando-a capaz de 
compreender e amar meu povo, que é também tão sofrido.” Então, ele resolveu aceitar o 
casamento, o qual se realizou sem nenhum festejo.



XII

esta, por exemplo: “O objetivo elevado e sagrado das nossas interpretações das Parashiot 
é ilustrar e comentar os eternos ensinamentos da sagrada Torá à luz do pensamento 
moderno, mas �éis às eternas e velhas prescrições da Torá escrita e oral, transmitindo-as 
às novas gerações em roupagem atualizada, demonstrando assim aos jovens que nos leem 
a veracidade, perpetuidade e imutabilidade da Torá que consideramos Torat Chayím, 
doutrina de vida.”

Os Editores também apresentam comentários sobre passagens consideradas 
“controvertidas” e “nebulosas”, e foram além de uma única linha interpretativa, dentre 
as muitas possíveis. Procuraram trazer aos leitores informações e sínteses exegéticas dos 
grandes mestres do judaísmo de várias épocas. Em vez do detalhe técnico e especí�co, 
que pode ser encontrado em obras mais profundas e destinadas ao público interessado, 
priorizaram a atualidade dos eternos ensinamentos da Torá. Os Editores esforçaram-se 
em revelar, principalmente para a sociedade contemporânea em busca de ideais e valores 
em que possa pautar sua conduta e convivência harmoniosa, o sentido de esperança que 
emana dos ensinamentos bíblicos.

As observações com a letra E (de Editores) entre parênteses diferencia-as das análises 
sutis do rabino Matzliah Z”L (sem abreviatura) e das do rabino Diesendruck (MD). Além 
disso, as fontes consultadas compõem a bibliogra�a deste livro. 

*      *
*

Se, por intermédio desta obra, conseguirmos irradiar para a Humanidade um pouco 
da imensa luz da Torá e, assim, banir um pouco a escuridão, o ódio e a intolerância que ainda 
existem em nosso planeta, nosso esforço terá sido compensado, e nossa missão, cumprida.

São Paulo/Rio de Janeiro/Porto Alegre/Belém, Tevet 5761 - janeiro 2001.

Os Editores

XI

Em cada geração, foram escritos dezenas e dezenas de livros de comentários que 
objetivavam uma melhor compreensão da Torá. Muitos foram os que dedicaram toda a sua 
vida ao estudo desta obra Divina. Em nossa edição procuramos selecionar um pequeno 
número de comentários entre os muitos existentes. Acreditamos que esta pequena seleção 
de comentários poderá trazer esclarecimentos aos leitores, assim como motivá-los a 
aprofundar seu conhecimento por meio de grandes autores, tais como Rashi, Maimônides, 
Nachmanides, Sforno, Nechama Leibowitz, Cassuto, Malbim e muitos outros.

Que o Eterno inspire cada componente de Am Israel a rea�rmar através de sua vida 
o lema de Nassê Venishmá: “cumprirei os mandamentos do Eterno e buscarei iluminar 
minha vida através de sua compreensão”.

*      *
*

Os Editores ativeram-se à tradução original e precisa do rabino Matzliah Z”L dos textos 
sagrados (mas não dos comentários), resistindo à tentação de modi�car e simpli�cá-la em 
nome da modernização. Sem dúvida poderiam ter substituído, por exemplo, “E falou o 
Eterno a Moisés” por “O Eterno [sujeito] falou [verbo] a Moisés [objeto indireto]”. O texto 
�caria mais claro, direto e moderno. Mas, além do fator subjetivo – o de se sacri�car o 
“sabor hebraico” que impregna o texto de forma tão marcante –, decidiram mantê-la por ser 
a única no mercado editorial brasileiro realizada diretamente do hebraico e de acordo com 
a milenar interpretação dos mestres do Talmud. Mas foi preciso atualizá-la, atendendo às 
transformações sofridas pela língua portuguesa desde sua publicação, há 39 anos, quanto 
à gramática, acentuação, regência, concordância e pontuação. 

Além disso, determinadas palavras de compreensão mais difícil, ou arcaicas, foram 
substituídas por outras, mais conhecidas e modernas. Para os nomes próprios, foi adotada 
a sua forma hebraica, exceto os “consagrados”, mantidos em sua forma latina já conhecida. 
Quando necessário, a forma hebraica (ou latina) dos mesmos é citada entre colchetes. 
Todavia, em alguns casos, em que se comprometia a compreensão, não hesitaram em 
inverter o sujeito com o predicado ou alterar uma complicada forma verbal por outra mais 
simples. Foram também corrigidas imprecisões e antigas falhas de editoração apontadas 
por leitores atentos. Esperamos que se dê a mesma atenção a esta nova edição. Assim, cada 
vez mais, esta obra se aproximará da perfeição. 

Tendo ao lado o moderno texto hebraico da famosa Editora Vagshal, de Jerusalém, 
os leitores poderão constatar como o saudoso rabino Matzliah se manteve �el ao texto 
bíblico e aos exegetas clássicos, especialmente Onkelos (a tradução aramaica da Torá) e 
Rashi. Ou mesmo aperfeiçoar seu estudo do hebraico, pois há uma perfeita sincronia entre 
os textos hebraico e português.

Nesta edição, os Editores também consideraram os Teamê Hamicrá (sinais de 
vocalização musical) para �ns de pontuação, e deixaram certos “espaços” no texto, de 
acordo, aliás, com os “espaços” em branco (Parashá Petuchá e Setumá) de um rolo da Torá 
convencional, segundo a tradição massorética. Ainda colocaram entre aspas as orações 
diretas de Deus, embora toda a Torá seja a expressão da palavra de Deus Altíssimo.

A compilação e redação dos comentários acrescentados a esta edição seguiram 
o mesmo critério do saudoso rabino Menahem M. Diesendruck Z”L para elaborar as 
mensagens, extraídas de sua obra Sermões e citadas neste livro sob a abreviatura MD. Como 



H A F T A R Á

Com este nome se designa a parte dos profetas que se lê nas sinagogas depois da leitura da Torá, após o 
serviço matutino (Shacharit) de sábado, dos dias de festas, do dia de jejum de Nove de Ab, e também nas rezas 
da tarde (Minchá) do Dia do Perdão (Iom Kipúr) e dos dias de jejum. O texto da Ha�ará trata geralmente de 
assunto similar ao do texto da Torá e ao qual corresponde.

Existem diversas opiniões quanto à primeira data em que se adotou o costume de ler a Ha�ará. Alguns 
rabinos supõem que se iniciou imediatamente depois da clausura dos livros dos profetas. O Rabino Abudarham 
remonta este costume ao tempo das perseguições, sob o reinado de Antíoco Epifânio IV (l68-l65 a.e.c.), que 
proibiu a leitura da Torá mas era indiferente aos livros dos profetas, que considerava livros de moral em geral. 
A leitura da Ha�ará �cou assim, para sempre, mesmo quando não era mais proibida.

O número dos versículos lidos na Ha�ará são no mínimo vinte e um, aos sábados, e quinze, nas 
festas, cabendo três para cada um dos sete ou cinco chamados à leitura da Torá, pois não se pode ler menos 
de três versículos para cada um deles. Por isso, foi chamada Ha�ará (desobrigação), porque com sua leitura 
desobrigavam-se do dever da leitura da Torá quando esta era proibida. Porém, se o assunto de que trata a Ha�ará 
acaba antes deste número de versículos, pode-se ler menos, como acontece no Shabat Teshuvá, em Simchat Torá e 
outras. A palavra Ha�ará signi�ca também conclusão, despedida ou permissão para despedir-se da leitura da Torá.

Uma outra opinião (Dr. Bechler. J. Q. R. VI) diz que a Ha�ará foi instituída em oposição à crença dos 
saduceus e samaritanos, que acreditam somente na Lei de Moisés e rejeitam os Livros dos Profetas (vide Otsar 
Israel IV, 174). Esta opinião não tem fundamento, pois os saduceus como os caraítas creem na Bíblia inteira e 
rejeitam somente o Talmud e seus comentários.

A leitura da Ha�ará foi mencionada no Talmud (T. J. Meguilá 4,3 e T. B. Meguilá 23a). Em Massechet 
Sofrim 13,9 e 14,5 (Pessachim 117b) etc., foram citadas as bênçãos que se leem antes e depois da leitura da Ha�ará. 
Segundo o Talmud (Guitin 60a), entende-se que naquele tempo havia um livro de Ha�arot para todo o ano. 
Não se tendo hoje conhecimento da classi�cação das Ha�arot de acordo com este livro, e como no Talmud não 
se encontram referidas todas as Ha�arot salvo as das festas, as dos quatro sábados especiais (Tossafot Meguilá 
30a, Taanit 12a) etc., por estas razões existem em algumas Parashiot diferenças de seleção de trechos lidos como 
Ha�ará entre os israelitas do rito Ashkenaz e aqueles do rito Sefarad.

O Talmud (Shabat 24) faz supor que se lia a Ha�ará também aos sábados (10 versículos), durante a reza 
da tarde. Apesar de não continuarmos a fazê-lo, nas comunidades israelitas da Pérsia é mantido, ainda hoje, 
este costume.

Embora os israelitas de rito Ashkenaz e algumas comunidades de rito Sefarad costumem designar a seus 
�lhos, a partir de sete anos, ou por ocasião do Bar Mitsvá destes, para ler a Ha�ará (exceto algumas Ha�arot), 
a maioria dos “Sefaradim” do mundo não permite que seus �lhos sejam chamados à Torá como Ma�ir, leiam a 
Ha�ará ou rezem o Cadish, enquanto os pais estão vivos. O costume de ler a Ha�ará por um falecido parece ter 
se originado do que relata o Bet Iossef (Iorê Deá 376) a respeito de um homem que morreu e falou por meio do 
sonho a um vivo e disse-lhe: “Não há quem me salve a não ser que meu �lho reze o Cadish ou leia Ha�ará em 
minha memória”. Uma outra razão dada é porque a palavra Ha�ará (parte �nal ou despedida) tem relação com a 
palavra Ni�ar que signi�ca “se despediu” (do mundo). Outros atribuem o costume a estas palavras contidas nas 
bênçãos de após a leitura da Ha�ará: “Velaaluvat néfesh toshía” (“e a alma entristecida, salva-a”), que, segundo 
a Cabalá, fazem alusão à alma do falecido, triste e abatida por seus pecados, e à sua redenção pela qual o �lho 
está rezando a Ha�ará. De forma semelhante escrevem os livros Zôhar (Parashat Acharê-Mot) e Ben Iochai, pág. 
127. Costuma-se ler a Ha�ará no sábado anterior ao aniversário do falecimento.

NOTA: Para a tradução das Ha�arot, o autor baseou-se principalmente nos comentários dos exegetas: 
Rashi, Metsudat David, Metsudat Tsión, Malbim e no Targum Ionatan ben Uziel.

XIV

Chama-se “Lei de Moisés” ou “Pentateuco” (em hebraico Chumash, Chamishá 
Chumshê Torá ou simplesmente Torá) ao conjunto dos cinco primeiros livros da Bíblia, 
que são:

Gênesis ................... Bereshit ...........,hatrc

Êxodo ...................... Shemót ................ ,una

Levítico ................... Vayikrá ................trehu

Números ................. Bamidbar .......... rcsnc

Deuteronômio ........ Devarim ............. ohrcs

Os nomes que derivam do grego estão relacionados com o conteúdo, enquanto as 
denominações hebraicas são constituídas pela primeira ou principal palavra do início de 
cada livro.

A autoria do Pentateuco é atribuída a Moisés, que o escreveu sob inspiração Divina. 
A crença a�rma que a Torá que possuímos hoje é a mesma que nos transmitiu Moisés. Esta 
a�rmação faz parte dos Treze Artigos de Fé Judaica de Maimônides (Shelosh-Esrê Icarim 
leHarambam).

Existem três diferentes redações do Pentateuco: a judaica, a samaritana e a grega 
da Versão dos Setenta (Septuaginta) e sua versão latina, denominada Vulgata. A mais 
próxima à judaica é a grega. A redação judaica foi vocalizada pelos rabinos massoraítas, 
aproximadamente no século VII depois da era comum. A redação samaritana, a mais 
recente das três, difere bastante da judaica e da versão grega.

O Pentateuco contém a história do Homem, a origem do povo hebreu e toda sua 
legislação civil e religiosa, �nalizando com a morte de Moisés.

Quanto à autoria dos oito versículos finais da Torá, que tratam da morte e 
sepultamento de Moisés (Deuteronômio 34:5), o Talmud (Baba Batra 14b) a atribui a Josué, 
seu sucessor, que acompanhou o seu mestre até os últimos momentos.

A Torá contém cinco mil oitocentos e quarenta e cinco versículos.

A LEI DE MOISÉS

XIII



G Ê N E S I S

O primeiro livro do Pentateuco chama-se Gênesis, isto é, “origem”, e em hebraico Bereshit, que signi�ca 
“no princípio”. Esses títulos são adequados a um livro que trata da criação do mundo, das origens do gênero 
humano e da iniciação da história do povo hebreu.

O livro está dividido em três partes: a primeira trata do princípio do Mundo e da Humanidade 
(Capítulos 1-12); a segunda da vida patriarcal (Capítulos 12-36) e a terceira da história de José, até o �m do livro.

O professor Humberto Casuto, da Universidade de Jerusalém, demonstrou claramente em seu livro 
La Questione Della Genesi, com documentos e amplas explicações, a unidade do Gênesis. Todos os esforços 
feitos para desmembrar este livro e diminuir sua importância foram inúteis e, portanto, a tradição judaica 
que atribui a autoria do Pentateuco ao profeta Moisés, triunfa até hoje.

As primeiras palavras do Gênesis, que tratam da Cosmogonia, são plenas de solene majestade. Sem 
adornos nem fantasias inúteis, impressionam justamente por isto. Somente Deus existia naquele tempo, com 
a sua Onipotência e a sua vontade de criar o mundo. Este conceito tão elevado da realidade e do pensamento 
humano está expresso de maneira simples e sem nenhum esclarecimento sobre o feito maravilhoso da Criação.

Os primeiros capítulos do Gênesis encerram em si os profundos princípios e mistérios da Criação, 
tal como foram revelados no Talmud e na Cabalá. Além de ser proibido pela religião, é impossível considerar 
o sentido literal ou aparente desses capítulos. O verdadeiro sentido é muito mais profundo, e seu estudo 
necessita de um prévio conhecimento das doutrinas completas da Torá.

(N.E.: Atualmente, a teoria aceita pela maioria dos cientistas é a chamada de Big Bang, apresentada 
em 1946 por George Gamow e que pode ser assim expressa: num dado instante, nosso Universo não existia e, 
no instante seguinte, passou a existir. Segundo a teoria, há cerca de 15 bilhões de anos, apareceu subitamente 
do nada uma colossal fonte de energia, chamada de bola de fogo primordial. Percebemos, de imediato, que 
esta formulação traduz a ideia da criação ex nihilo. O fantástico desenvolvimento ocorrido durante as últimas 
décadas no estudo da cosmologia, astrofísica, astronomia, geologia, paleontologia e biologia molecular 
nos permite afastar a cortina misteriosa que encobria as etapas da Criação e perceber que, somente agora, 
começa o homem a ter uma pálida compreensão das mesmas. Aliás, segundo muitos comentaristas, os seis 
dias da Criação não se referem a dias de 24 horas, mas sim a etapas sucessivas de duração variável. Em outras 
palavras, o nível atual de nosso conhecimento anula o pretenso con�ito entre o que nos ensina o Livro de 
Bereshit e o que nos a�rma a Ciência.) 

A segunda parte narra a história dos patriarcas Abrahão, Isaac e Jacob. Essa história demonstra a 
existência da ideia monoteísta entre esses antigos patriarcas do povo de Israel, que foram homens e não �guras 
divinas. Com o caráter essencialmente humano, tiveram uma fé religiosa superior, pela qual compreenderam 
a Unidade de Deus, permanecendo �éis a Ele, cuja existência sentiram em toda parte. O estilo é narrativo e 
às vezes dramático, como o relato do sacrifício de Isaac, o engano de Jacob e a ira de Esaú. Esta parte termina 
com a triste e falsa notícia da morte de José.

A terceira parte é dedicada, principalmente, à história de José e atinge uma dramaticidade elevada e 
humana no relato do encontro de José com seus irmãos.

O Gênesis conclui com o estabelecimento, no Egito, dos doze �lhos de Jacob, fundadores das doze 
tribos de Israel, e com a morte de José, para narrar outro período importante da história dos israelitas, no 
segundo livro: o Êxodo.

O Gênesis tem doze seções, lidas no Sêfer Torá (Rolo da Torá) nas casas de oração em doze sábados, 
a partir do primeiro sábado após a festa de Simchát Torá.

Esse primeiro livro do Pentateuco contém mil quinhentos e trinta e quatro versículos.

XXI

Í N D I C E 

Prefácio da 1a Edição
A Tradução do Pentateuco
Prefácio à Nova Edição
A Lei de Moisés (Introdução)
Ha�ará (Introdução)
Índice

,hatrc / Bereshit / Gênesis
Bereshit
Nôach 
Lech Lechá 
Vaierá 
Chaiê Sará 
Toledot 
Vaietsê 
Vayishlach 
Vaieshev 
Mikêts 
Vayigásh 
Vaichi 

,una / Shemot / Êxodo
Shemot 

Vaerá 
Bó 

Beshalách 
Yitró 

Mishpatim 
Terumá 
Tetsavê 

Ki Tissá 
Vaiac’hel 

Pecudê 

trehu /Vayicrá / Levítico
Vayicrá 
Tsav 
Shemini 
Tazría 

Metsorá 
Acharê 
Kedoshím 
Emór 
Behar 
Bechucotai 

rcsnc /Bamidbar / Números
Bamidbar 
Nassó
Behaalotechá
Shelách 
Côrach 
Chucat 
Balac 
Pinechás 
Matót 
Mas’ê 

ohrcs /Devarim / Deuteronômio
Devarim 
Vaetchanán 
Ékev 
Reê 
Shofetim 
Ki Tetsê 
Ki Tavô 
Nitsavim 
Vaiêlech 
Haazínu 
Vezot Haberacha

,hatrc
jb

lk lk
trhu

vra hhj
,usku,

tmhu
jkahu
cahu
.en
adhu
hjhu

,una
trtu

tc
jkac
ur,h

ohypan
vnur,
vum,

ta, hf
kvehu
hsuep

trehu
um

hbhna
ghrz,

grumn
hrjt

ohause
runt
rvc

h,ejc

rcsnc
tab

l,ukgvc
jka
jre
,ej
ekc

xjbp
,uyn
hgxn

ohrcs
ibj,tu

ceg
vtr

ohypua
tm, hf
tuc, hf

ohcmb
lkhu

ubhztv
vfrcv ,tzu

XV

1
16
29
42
58
68
78
92

106
118
131
141 

153
167
180
193
208
218
232
243
255
271
280

288
301
310
321

383
395
410
425
436
446
457
468
482
492

503
515
528
540
555
566
578
590
595
599
606

328
337
346
354
366
373

VII
VIII

IX
XIII
XIV
XV

Preces para a Leitura da Torá
A Lei de Moisés
Ha�arót Especiais
Meguilót
Bibliogra�a

XVI
1

613
633
685



1

GÊNESIS Bereshit

1 1 No princípio criou Deus os céus e a terra. 2 E a terra era vã e 
vazia, e (havia) escuridão sobre a face do abismo, e o espírito de 

Deus se movia sobre a face das águas. 3 E disse Deus: “Seja luz!” E foi 
luz. 4 E viu Deus a luz que (era) boa; e separou Deus entre a luz e a 
escuridão. 5 E chamou Deus à luz, dia, e à escuridão chamou noite; e 
foi tarde e foi manhã, dia um.      6 E disse Deus: “Haja expansão 
no meio das águas e que separe entre águas e águas!” 7 E fez Deus a 
expansão; e separou entre as águas debaixo da expansão e entre as águas 
de cima da expansão. E foi assim. 8 E chamou Deus à expansão, céus.

 Capítulo 1
1. No princípio – Os primeiros capítulos do Gênesis 
narram os primórdios da Criação. Por serem muito 
profundos, é difícil compreender todo seu conteúdo 
sem um conhecimento prévio dos ensinamentos 
da Torá, conforme foram revelados no Talmud e 
na Cabalá.
No princípio – Bereshit (por causa de Reshit): O Tal-
mud proclama que o Universo não teria sido criado 
se não fosse pelo mundo espiritual, pela palavra 
Divina, pela Torá, chamada Reshit, princípio de tudo 
(Pessachim 68b).
criou Deus – Elohim (Deus) tem, em hebraico, a 
forma plural, para indicar que Deus compreende e 
uni�ca todas as forças in�nitas e eternas. E para que 
não se pense que são muitos deuses, o verbo Bará 
(criou) foi empregado no singular, imediatamente 
depois de Elohim.
O exegeta Abraham Ibn Ezra (1089-1164) argu-
menta que esta palavra não é nada além de um plu-
ral majestático concebido pelo homem devido às 
múltiplas e ilimitadas manifestações de Deus. (E)
os céus e a terra – No primeiro versículo do Gêne-
sis, vemos a intenção evidente de dar ao homem a 
consciência de que tudo se deve à Criação Divina. 
Os mitos antigos atribuem a existência do mundo ao 
resultado das lutas dos múltiplos deuses, ou como 
nascido da casualidade e do capricho. Porém, a Torá 
quer nos mostrar o Universo como expressão da 
vontade Divina (na linguagem da Cabalá, Tsimtsum); 

a Criação como princípio de tudo, e não a Criação em 
si, mas a Providência – isto é, Deus – como Criador, 
Legislador e Condutor do Universo.
2. vã – Assim é interpretado pela tradução aramaica 
de Onkelos, enquanto o exegeta Rashi (Rabi Shelomo 
Yits’chaki, 1040-1105) explica que a palavra Tôhu (vã) 
signi�ca assombro e consternação pela vacuidade 
(vazio) em que se encontrava a terra.
e o espírito de Deus se movia – Para a maioria dos 
tradutores é difícil traduzir estas palavras, que têm 
um sentido difícil de captar por nosso limitado en-
tendimento. Segundo Rashi, signi�cam que o trono 
Divino movia-se por ordem de Deus e por meio de 
alento (Rúach) exalado por Sua boca, sobre a face 
das águas, aparentemente para dar o alento da vida 
à matéria inanimada (cf. Gênesis 2:7 e Isaías 42:5). A 
tradução aramaica de Ionatan ben Uziel diz: “… e o 
espírito de misericórdia procedente de Deus soprava 
sobre a face das águas.”
sobre a face das águas – Rashi propõe que o pri-
meiro versículo do Gênesis seja traduzido assim: 
“1 No  princípio, ao criar Deus os céus e a terra, 
2 a terra era vã etc.”, pois a Escritura Sagrada não quer 
mostrar aqui a ordem da Criação; a prova disso é 
que o �m do segundo versículo sugere que as águas 
já existiam antes dos céus e da terra.
5. dia um – Muitos doutores da Lei tratavam de conci-
liar a data da era hebraica com as últimas descobertas 
cientí�cas, que revelam, baseadas no “relógio de 

1. Porção Semanal Bereshit

1

1



2

GÊNESIS Bereshit

E foi tarde e foi manhã, segundo dia.     9 E disse Deus: “Juntem-se 
as águas debaixo dos céus em um lugar, e se veja o (elemento) seco!” 
E foi assim. 10 E chamou Deus ao (elemento) seco, terra, e à reunião 
das águas chamou mares. E viu Deus que era bom. 11 E disse Deus: 
“Produza a terra ervagem; erva que dá semente; árvore de fruto, que 
dá fruto de sua espécie, cuja semente esteja nele, sobre a terra.” 
E foi assim. 12 E produziu a terra ervagem; erva que dá semente de 
sua espécie, e árvore que dá fruto, cuja semente está nele, segundo 
sua espécie. E viu Deus que era bom. 13 E  foi tarde e foi manhã, 
terceiro dia.       14 E disse Deus: “Sejam luzeiros na expansão dos 
céus, para separar entre dia e entre noite, e sejam por sinais, e por prazos, 
e por dias e anos. 15 E sejam por luzeiros na expansão dos céus para 
iluminar sobre a terra!” E foi assim. 16 E fez Deus os dois grandes luzeiros: 
o luzeiro maior para governar o dia, e o luzeiro menor para governar a 
noite, e (fez também) as estrelas. 17 E os colocou Deus na expansão dos 
céus para iluminar sobre a terra, 18 e para governar no dia e na noite,

urânio” ou “atômico”, ou seja, na desintegração das 
substâncias radioativas das rochas, que a Terra tem, 
aproximadamente, 4 bilhões de anos. Seus esforços 
foram inúteis. Então, para conciliar a Escritura Sa-
grada com a ciência, podemos até admitir que um dia 
da Criação não equivale a um dia ordinário, e sim, a 
um longo período de tempo, conforme descreve o rei 
David no salmo 90:4 “Pois mil anos em Teus olhos 
são como o dia de ontem, que passou, e como uma 
vigília noturna.” Apesar disso, os judeus religiosos 
atêm-se à fé nas Escrituras Sagradas e contam os anos 
a partir dos dados bíblicos. Estes indicam estarmos 
hoje no ano 5777 (2017).
8. dia segundo – Segundo Rashi, a expressão “E 
viu Deus que era bom” foi omitida ao término da 
criação do segundo dia, pois ela só foi concluída no 
terceiro dia. Assim, uma obra inacabada não podia 
ser quali�cada de “boa”. Além disso, no terceiro dia, 

quando ela termina e outra é iniciada e concluída, o 
versículo repete esta frase duas vezes. (E)
dia segundo – Segundo Rashi, os céus – criados no pri-
meiro dia – estavam em estado �uido. No segundo dia, 
os céus se solidi�caram criando uma divisão entre as 
águas de cima e as águas de baixo. De acordo com Na-
chmânides, a separação foi entre os aspectos totalmente 
espirituais da Criação e o mundo material que circunda 
o homem, inclusive os mais distantes pontos do sistema 
solar. Ele diz ainda que o �rmamento e as águas de cima 
e de baixo estão entre os mistérios da Criação que não 
podem ser conhecidos pelo homem, ou cuja explicação 
deve ser limitada àqueles quali�cados a conhecê-la. Já 
outros exegetas comentam que o termo “�rmamento” 
se refere à atmosfera que envolve a Terra.
13. dia terceiro – Conforme o costume sefaradita, 
aqui termina a leitura do Cohen (o primeiro a ser 
chamado à Torá) no sábado.

1

2



3

GÊNESIS Bereshit

e para separar entre a luz e entre a escuridão. E viu Deus que era 
bom. 19 E foi tarde e foi manhã, quarto dia.       20 E disse Deus: 
“Produzam as águas réptil de alma viva e ave que voe sobre a terra, 
sobre a face da expansão dos céus.” 21 E criou Deus os grandes peixes 
e toda alma viva que se arrasta, que as águas produziram segundo suas 
espécies, e toda ave segundo sua espécie. E viu Deus que era bom. 
22 E abençoou-os Deus dizendo: “Fruti�cai e multiplicai e enchei as 
águas nos mares! E a ave se multiplique na terra”. 23 E foi tarde e foi 
manhã, quinto dia.       24 E disse Deus: “Produza a terra alma viva 
segundo sua espécie, quadrúpede e réptil e animal da terra segundo sua 
espécie.” E foi assim. 25 E fez Deus o animal da terra segundo sua espécie, 
e o quadrúpede segundo sua espécie, e todo réptil da terra segundo sua 
espécie. E viu Deus que era bom. 26 E disse Deus: “Façamos homem à 
nossa imagem segundo a nossa semelhança; e que domine sobre o peixe 
do mar e sobre a ave dos céus, e sobre o quadrúpede e em toda a terra, 
e em todo réptil que se arrasta sobre a terra!” 27 E criou Deus o homem 
à sua imagem, à imagem de Deus o criou; macho e fêmea criou-os.

21. grandes peixes – Os antigos babilônios acreditavam 
que os deuses criaram o mundo depois de uma árdua 
luta entre os fabulosos dragões que haviam precedido à 
Criação. A Torá ensina que mesmo estes são produtos 
da criação de Deus. É por este motivo que no relato do 
Gênesis nenhum animal é designado particularmente, 
exceto os Taninim, que signi�cam também dragões.
24. quadrúpede – A referência da Escritura, aqui, é 
especí�ca aos quadrúpedes domésticos.
26. Façamos homem – Antigamente, era costume 
entre os reis e grandes personalidades empregar o 
plural “majestático” ao falar de si mesmos (vide 2 
Samuel 24:14); o Midrash (Bereshit Rabá 8), porém, 
comenta que Deus se aconselhou com os anjos sobre 
a conveniência de criar o homem ou não.
à nossa imagem – Maimônides (1135-1204), em sua 
obra O Guia dos Perplexos, distingue dois conceitos: 

Tsélem (Forma) e Demut (Semelhança), de Tôar 
(Aspecto) e Tavnit (Con�guração). Tôar e Tavnit sig-
ni�cam a �gura material, enquanto Tsélem e Demut a 
forma espiritual. A Torá, ao indicar Tsélem e Demut, 
de�ne o espírito e nos confronta com um dos princípios 
básicos do judaísmo. Não se pode elevar a Deus por 
intermédio da matéria, Tôar e Tavnit (vide Isaías 44:13), 
e sim por meio do espírito, Tsélem e Demut. Somente 
assim o homem pode aproximar-se de Deus.
27. à sua imagem – Com a imagem criada por Deus 
para formar o homem, o que não signi�ca a imagem 
própria de Deus, pois Deus não tem forma alguma, 
como está explicado no terceiro dos treze princípios 
da fé de Maimônides. “En lo demut haguf, veeno guf ” 
(Ele não tem nenhuma forma, é incorpóreo).
à imagem de Deus o criou – O homem foi criado com 
uma semelhança espiritual à de Deus.

1

3



4

GÊNESIS Bereshit

Nachmânides (1194-1270) interpreta estas palavras 
como “imortalidade do homem”. Outros opinam que 
esta sentença se refere ao fato de que só o homem 
possui autoconsciência, isto é, ele sabe que vive e que 
deve morrer. Geralmente é aceita a interpretação de 
Rashi, que entende nesta expressão “o privilégio do 
raciocínio”, a capacidade de observar a realidade e 
deduzir conclusões racionais. O �lósofo Saadia Gaon 
(882-942) sugere que “a imagem de Deus se refere ao 
domínio do homem sobre a terra, assemelhando-se 
ao seu Criador. Os atributos de inteligência e de 
domínio expressam a mesma qualidade, ou seja, a 
capacidade criativa do homem.” (MD)
macho e fêmea criou-os – No capítulo 2:21, a Escri-
tura conta em detalhes como Deus fez para criar a 
mulher, sem qualquer contradição entre ambas as 
passagens.
30. para comer – A princípio, Deus concedeu ao 
homem comer verduras e frutas, e aos animais ervas. 
Mais tarde, porém, permitiu-lhe comer também a 
carne de animais (vide Gênesis 9:3).

Capítulo 2
1. todo seu exército – Segundo Nachmânides, a pala-
vra hebraica Tsevaám inclui a terra com seus reinos 
vegetal e animal, os corpos celestes, os luminares, 
as estrelas e também os seres espirituais, inclusive a 
alma dos seres humanos. (E)
2. e cessou – Antes de formar, no sexto dia, o homem, 
o ser mais importante da Criação, Deus preparou-lhe 
o máximo de conforto e felicidade. O sol, a lua e as 
estrelas para iluminar o seu caminho; as �ores para 
gozar de seus perfumes; os pássaros para entoar-lhe 
os seus cânticos harmoniosos, e todos os bens da 
terra para desfrutar deles segundo o seu desejo. 
Faltava dar-lhe o exemplo do Shabat (sábado), o dia 
em que deveria dedicar-se ao repouso do corpo e 
da alma, ao regozijo e à elevação do seu espírito. “E 
Deus descansou, abençoou e santi�cou o sétimo dia”.
3. porque nele cessou toda sua obra – A observância 
do Shabat é o sinal que testemunha que o Eterno 
é o Criador do Universo e que completou Seu 
trabalho no sétimo dia. Nós, entretanto, devemos 

28 E abençoou-os Deus e disse-lhes Deus: “Fruti�cai e multiplicai, e enchei 
a terra e subjugai-a, e dominai sobre o peixe do mar e sobre a ave dos 
céus, e em todo animal que se arrasta sobre a terra.” 29 E disse Deus: “Eis 
que vos tenho dado toda erva que dá semente que (se acha) sobre a face 
de toda a terra, e toda árvore em que há fruto de árvore que dê semente; 
a vós servirá para comer. 30 E para todo animal da terra e toda ave dos 
céus, e tudo o que se arrasta sobre a terra, em que haja alma viva; e toda 
verdura de erva (será) para comer.” E foi assim. 31 E viu Deus tudo o que 
fez e eis que era muito bom; e foi tarde e foi manhã, o sexto dia.

2 1 E acabaram (de criar-se) os céus e a terra, e todo seu  exército. 
2 E  terminou Deus, no dia sétimo, a obra que fez, e cessou 

no dia sétimo toda a obra que fez. 3 E abençoou Deus ao dia 
sétimo, e santificou-o, porque nele cessou toda sua obra, que criou 
Deus para fazer. =SEGUNDO= 4 Estas  são as origens dos céus

1-2

4


