
Tradução e Notas 

Dr. Yosef Flavio 
Horwitz



Título original em hebraico:

Morê Nevochim     ohf uc b  vr un

GUIA DOS PERPLEXOS (obra completa)
Copyright da tradução © 2018 by Yosef Flavio Horwitz

Direitos reservados à

EDITORA E LIVRARIA SÊFER LTDA.

Alameda Barros, 735  CEP 01232-001 São Paulo SP Brasil

Tel.: 3826-1366   Fax: 3826-4508   sefer@sefer.com.br

Livraria virtual: www.sefer.com.br

Tradução, notas e revisão final:

Revisão:

Revisão técnica: 

Revisão e edição final: 

Editoração eletrônica: 

Capa: 

Impressão e Acabamento:

Dr. Yosef Flavio Horwitz

Patrícia Ribeiro de Lima

Iossi Katri

Jairo Fridlin

LCT e Editora Sêfer

Ivo Minkovicius

Notas: Na transliteração de palavras hebraicas,  
adotou-se o “CH” para o som de RR, como caRRo em português.

A maior parte dos textos bíblicos citados nesta obra foi extraída da  
BÍBLIA HEBRAICA, de David Gorodovits e Jairo Fridlin (Editora Sêfer).

A imagem da capa se baseia na estátua de Maimônides esculpida por Amadeo Ruiz Olmos  
na década de 1970, baseado numa imagem de caráter popular do grande mestre,  

e está localizada na Plaza de Tiberíades, em Córdoba, na Espanha.

/gush kucd ,dav ruxht

Proibida a reprodução total ou parcial desta obra, por qualquer meio,  
sem a autorização expressa da Editora Sêfer.

2018

ISBN 978-85-7931-070-6

Printed in Brazil



Prefácio do tradutor  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 17
Bibliografia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 22
Carta de Anuência  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 23

PARTE 1

CAPÍTULO 1
Sobre as palavras tsêlem (imagem)  
e demut (semelhança)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 43

CAPÍTULO 2
O estado de Adão antes e depois do pecado  
e o significado de seu pecado  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 44

CAPÍTULO 3
Sobre as palavras tavnit e temuná (figura) .  .  . 47

CAPÍTULO 4
Sobre os verbos raá, hibit e chazá  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 48

CAPÍTULO 5
Sobre o estudo das Ciências Divinas 
(Metafísica) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 49

CAPÍTULO 6
Sobre as palavras ish e ishá (homem  
e mulher)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 50

CAPÍTULO 7
Sobre o verbo ialad (gerar, dar à luz)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 51

CAPÍTULO 8
Sobre a palavra macom (lugar)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 52

CAPÍTULO 9
Sobre a palavra kissê (trono)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 53

CAPÍTULO 10
Sobre os verbos alá e iarad  
(subir e descer)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 54

CAPÍTULO 11
Sobre o verbo iashav (sentar)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 55

CAPÍTULO 12
Sobre o verbo kom (levantar-se)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 56

CAPÍTULO 13
Sobre o verbo amad (ficar de pé, cessar)  .  .  .  .  . 57

CAPÍTULO 14
Sobre a palavra Adam (o homem)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 58

CAPÍTULO 15
Sobre os verbos nitsav ou iatsav  
(ser estável, constante) e a visão  
da escada no sonho de Jacob  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 58

CAPÍTULO 16
Sobre a palavra Tsur (Rocha)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 59

CAPÍTULO 17
Não somente a Metafísica deve ser ocultada  
da multidão, mas também a maioria  
das ciências naturais  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 60

CAPÍTULO 18
Sobre os verbos carav, nagá e nigash 
(aproximar)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 60

CAPÍTULO 19
Sobre a palavra male (cheio)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 62

CAPÍTULO 20
Sobre as palavras ram e nissá (elevado)   .  .  .  .  . 62

SUMÁRIO



CAPÍTULO 21
Sobre o verbo avar, a expressão vaiaavor,  
o pedido de Moisés e a resposta recebida  .  .  . 63

CAPÍTULO 22
Sobre o verbo bá (vir)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 66

CAPÍTULO 23
Sobre o verbo iatsá (sair)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 67

CAPÍTULO 24
Sobre o verbo halach (andar, ir)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 68

CAPÍTULO 25
Sobre o verbo shachan e seus usos, e quando 
ele é usado em relação à Shechiná  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 69

CAPÍTULO 26
Explicação de conceitos que são ditos em relação 
a Deus, especialmente o movimento . A Torá 
utilizou a linguagem dos seres humanos  .  .  .  .  .  .  .  . 69

CAPÍTULO 27
Os conceitos de Onkelos para evitar qualquer 
tipo de materialização a respeito do  
movimento em relação a Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 71

CAPÍTULO 28
Sobre a palavra rêguel (pé, perna)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 72

CAPÍTULO 29
Sobre o verbo etsev no sentido de irritar-se  . 75

CAPÍTULO 30
Sobre o verbo achal (comer) e seus diversos 
significados, inclusive em relação à sabedoria  
e ao estudo   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 76

CAPÍTULO 31
Os limites da inteligência humana  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 77

CAPÍTULO 32
Assim como os sentidos se enfraquecem  
por meio de esforço extremo, assim  
também o intelecto   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 79

CAPÍTULO 33
O estudo da Metafísica  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 81

CAPÍTULO 34
Cinco razões que impedem uma pessoa  
de se dirigir de imediato ao estudo  
da Metafísica  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 83

CAPÍTULO 35
Da necessidade de ensinar à multidão  
que Deus é incorpóreo e que transcende 
qualquer passibilidade .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 88

CAPÍTULO 36
Antropomorfismos   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 90

CAPÍTULO 37
Sobre a palavra panim (face)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 92

CAPÍTULO 38
Sobre a palavra achor (atrás)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 94

CAPÍTULO 39
Sobre a palavra lev (coração)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 94

CAPÍTULO 40
Sobre a palavra rúach (vento, espírito)  .  .  .  .  .  .  . 95

CAPÍTULO 41
Sobre a palavra nêfesh (alma)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 96

CAPÍTULO 42
Sobre a palavra chai (vivo)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 98

CAPÍTULO 43
Sobre a palavra canaf (asa)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 99

CAPÍTULO 44
Sobre a palavra áyin (olho)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .100

CAPÍTULO 45
Sobre o verbo shamá (ouvir)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .100

CAPÍTULO 46
Sobre as metáforas usadas em relação a Deus 101



CAPÍTULO 47
Sobre as metáforas dos sentidos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .106

CAPÍTULO 48
Como Onkelos traduz os verbos ouvir  
e ver em relação a Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .108

CAPÍTULO 49
Os anjos são incorpóreos e inteligências 
separadas .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 110

CAPÍTULO 50
A crença deve se basear no que é concebido na 
mente por meio de estudo e conhecimento  .  . 112

CAPÍTULO 51
Sobre a necessidade de se negar atributos 
em relação a Deus por constituírem 
materialização   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 113

CAPÍTULO 52
As cinco classes de atributos afirmativos   .  .  . 115

CAPÍTULO 53
O sentido literal sem a devida interpretação 
causou a crença nos atributos   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 119

CAPÍTULO 54
Os pedidos de Moisés a Deus e o sentido 
alegórico dos atributos citados na Bíblia   .  .  .  .122

CAPÍTULO 55
A necessidade de negar qualquer traço que 
implique corporeidade, passibilidade  
e mudança, privação ou semelhança com  
algo criado a respeito de Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .126

Capítulo 56
A negação de semelhança e dos atributos 
essenciais   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .127

CAPÍTULO 57
Sobre os atributos, com mais profundidade, 
nem mesmo unidade e eternidade podem ser 
aceitas; os atributos negativos   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .129

CAPÍTULO 58
Os atributos negativos, com mais 
profundidade  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 131

CAPÍTULO 59
Quanto mais se nega de Deus qualquer  
atributo afirmativo, mais nos aproximamos  
de conhecê-Lo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .134

CAPÍTULO 60
Mais explicações sobre os atributos 
negativos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .138

CAPÍTULO 61
Todos os nomes de Deus nas Escrituras  
são derivados de Suas ações, com exceção  
do Tetragrama  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 141

CAPÍTULO 62
Sobre o Tetragrama, o nome de 12 letras  
e o nome de 42 letras  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .144

CAPÍTULO 63
Sobre os nomes de Deus (continuação)  .  .  .  .  .  .146

CAPÍTULO 64
Sobre o Nome de Deus e a glória de Deus  .  .  .  .149

CAPÍTULO 65
O significado da “fala” a respeito de Deus  .  .  .  . 151

CAPÍTULO 66
Sobre “escrita” em relação a Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .152

CAPÍTULO 67
Sobre os verbos shavat e nach (repousar)  .  .  .153

CAPÍTULO 68
Explicação sobre o que dizem os filósofos de 
que Deus é o Intelecto, o Inteligente  
e o Inteligível   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .155

CAPÍTULO 69
Em que sentido os filósofos denominam  
Deus como a “Causa”  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .157



CAPÍTULO 70
Sobre a palavra rochev (montar) em relação  
a Deus como o Primeiro Motor ou Governador 
do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 161

CAPÍTULO 71
A origem do Kalam  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .164

CAPÍTULO 72
Descrição do Universo de modo geral  
e o ser humano   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 171

CAPÍTULO 73
As doze proposições do Kalam  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .179

CAPÍTULO 74
A Criação segundo o Kalam .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .196

CAPÍTULO 75
A unidade de Deus segundo o Kalam  .  .  .  .  .  .  .  . 203

CAPÍTULO 76
Incorporeidade segundo a doutrina dos 
kalamitas   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 206

PARTE 2

INTRODUÇÃO 
25 proposições com as quais os filósofos 
aristotélicos provaram demonstrativamente  
a existência e incorporeidade de Deus,  
e a 26ª, que não aceitamos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .213

CAPÍTULO 1
A existência, unidade e incorporeidade  
de Deus e o primeiro motor do Universo  .  .  .  .  .219

CAPÍTULO 2
A existência, incorporeidade e unidade de Deus 
são provadas sendo o Universo criado  
ou eterno   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 226

CAPÍTULO 3
As hipóteses de Aristóteles e a tradição 
rabínica   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 228

CAPÍTULO 4
As esferas e as causas de  
seus movimentos   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 228

CAPÍTULO 5
Aristóteles e a tradição rabínica  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .231

CAPÍTULO 6
Os significados da palavra “anjo” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 233

CAPÍTULO 7
As Inteligências e as esferas são cientes  
de suas ações  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 236

CAPÍTULO 8
Os sons relacionados ao movimento  
das esferas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 237

CAPÍTULO 9
As dúvidas relativas aos números  
das esferas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 238

CAPÍTULO 10
A influência das esferas   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 239



CAPÍTULO 11

Parte da Astronomia é baseada em hipóteses . 
Sobre as Inteligências, as esferas e os corpos 
abaixo da esfera lunar   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 242

CAPÍTULO 12

A emanação Divina  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 244

CAPÍTULO 13

Três teorias sobre Criação ou eternidade  
do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 247

CAPÍTULO 14

Argumentos dos que sustentam a  
eternidade do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .251

CAPÍTULO 15

Aristóteles sabia não haver demonstrado  
a eternidade do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 254

CAPÍTULO 16

A Criação ex nihilo também não é  
demonstrável; o objetivo é mostrar  
que ela é possível   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 256

CAPÍTULO 17

Refutação dos argumentos de Aristóteles 
sobre a eternidade do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 257

CAPÍTULO 18

Refutação de três métodos pelos quais  
os filósofos tentam provar a eternidade  
do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .261

CAPÍTULO 19

Argumentos que podem fortalecer a Teoria  
da Criação ex nihilo   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 264

CAPÍTULO 20

Argumentação de Aristóteles de que o 
Universo não é consequência do acaso  .  .  .  .  .  .  .271

CAPÍTULO 21
A origem do Universo e o significado  
de “necessidade” segundo Aristóteles  .  .  .  .  .  . 273

CAPÍTULO 22
A doutrina da necessidade está distante do 
entendimento e acarreta várias objeções que 
não são respondidas, mas que desaparecem 
mediante a premissa de que Deus criou o 
Universo do nada absoluto  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 275

CAPÍTULO 23
Como se deve comparar duas ideias  
contrárias e as condições para um  
pensamento rigoroso  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 278

CAPÍTULO 24
Dificuldades da Astronomia que pressupõem 
os epiciclos e que não estão de acordo com a 
Física e a Astronomia aristotélica  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 279

CAPÍTULO 25
Não é por causa do que está escrito na Torá que 
acreditamos que o Universo foi criado, pois 
os versículos que expressam isso podem ser 
interpretados de forma não literal  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 284

CAPÍTULO 26
Exame de uma passagem do Pirkê  
de Rabi Eliezer   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 286

CAPÍTULO 27
A crença de que o Universo foi criado não 
contradiz a crença de que ele não será 
destruído no futuro  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 287

CAPÍTULO 28
O Rei Salomão não pressupôs que o Universo 
fosse eterno, mas que permaneceria  .  .  .  .  .  .  .  . 288

CAPÍTULO 29
Não há nas Escrituras nenhum versículo que 
fale sobre a destruição do Universo no futuro,  
e nem tudo que é dito no Relato da Criação 
deve ser entendido de forma literal   .  .  .  .  .  .  .  .  . 290



CAPÍTULO 30
Segredos e alusões no Relato da Criação  
e na história de Adão e Eva  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 300

CAPÍTULO 31
O Shabat vem estabelecer a Criação do 
Universo e a memória do Êxodo do Egito   .  .  . 308

CAPÍTULO 32
Três opiniões sobre a profecia: a primeira 
do povo simples, a segunda dos filósofos e a 
terceira da Torá  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 309

CAPÍTULO 33
A Revelação do Monte Sinai  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .312

CAPÍTULO 34
O anjo que não é revelado ao povo e a 
profecia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .314

CAPÍTULO 35
A profecia de Moisés difere totalmente da 
profecia dos outros profetas   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .315

CAPÍTULO 36
Definição geral da profecia e a diferença entre 
sonho justo e profecia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .317

CAPÍTULO 37
A emanação Divina e os níveis  
da profecia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 320

CAPÍTULO 38
As faculdades necessárias  
aos profetas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 322

CAPÍTULO 39
A Torá de Moisés é única e jamais será 
substituída   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 324

CAPÍTULO 40
O ser humano é um ser social . Diferenças  
entre a legislação feita pelos seres  
humanos e a Torá transmitida  
pela profecia   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 326

CAPÍTULO 41
Definição de visão profética e sonho 
profético  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 329

CAPÍTULO 42
Toda vez que é dito na Bíblia Hebraica que 
alguém viu um anjo trata-se de um sonho 
profético ou visão profética  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 332

CAPÍTULO 43
A linguagem dos profetas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 334

CAPÍTULO 44
As formas de recepção profética  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 336

CAPÍTULO 45
Onze graus de percepção: dois de rúach 
hacódesh e nove de profecia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 337

CAPÍTULO 46
Os atos alegóricos que os profetas realizam 
numa profecia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 343

CAPÍTULO 47
O estilo figurado dos escritos proféticos que 
não podem ser entendidos literalmente   .  .  .  . 346

CAPÍTULO 48
Todas as coisas do mundo têm origem numa 
causalidade cuja primeira causa é Deus  .  .  .  .  . 348



PARTE 3

Introdução  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 353

CAPÍTULO 1
As quatro faces das chaiót na visão  
de Ezequiel   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 354

CAPÍTULO 2
As chaiót e os ofanim da visão  
de Ezequiel   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 355

CAPÍTULO 3
Explicação de alguns versículos da segunda 
visão de Ezequiel  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 358

CAPÍTULO 4
A explicação de Ionatan ben Uziel sobre  
os ofanim  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 359

CAPÍTULO 5
Três percepções distintas na visão  
de Ezequiel   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .361

CAPÍTULO 6
A visão de Ezequiel e a visão de Isaías  .  .  .  .  .  .  . 362

CAPÍTULO 7
Algumas expressões dos capítulos  
da Mercavá  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 363

CAPÍTULO 8
O perecimento está relacionado somente  
à matéria; a forma, que é a essência  
verdadeira, não perece   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 365

CAPÍTULO 9
A matéria é como um véu que impede a nossa 
inteligência de perceber o que é possível 
da existência de Deus e das Inteligências 
Separadas (os anjos)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 370

CAPÍTULO 10
Sobre o mal e a privação  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .371

CAPÍTULO 11
A origem dos males que os seres humanos 
causam a si e aos outros  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 373

CAPÍTULO 12
A existência não existe para o ser humano;  
ela existe pela vontade do Criador   .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 374

CAPÍTULO 13
Não se pode descobrir a finalidade  
do Universo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 379

CAPÍTULO 14
O ser humano deve estar atento à sua  
pequenez em comparação à enormidade  
dos corpos celestes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 385

CAPÍTULO 15
Sobre a natureza do impossível  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 388

CAPÍTULO 16
Sobre a Onisciência de Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 389

CAPÍTULO 17
Cinco teorias sobre a Providência Divina   .  .  . 392

CAPÍTULO 18
A opinião de que a Providência ao indivíduo  
é conforme a sua inteligência  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 400

CAPÍTULO 19
O que fez com que algumas pessoas 
duvidassem da Onisciência de Deus foi  
o que lhes parecia ser uma falta de justiça  
nas situações humanas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 402

CAPÍTULO 20
O significado de conhecimento de Deus  
e de conhecimento humano são  
completamente diferentes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 405

CAPÍTULO 21
Conhecimento e essência são o mesmo  
a respeito de Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 408



CAPÍTULO 22
O Livro de Jó explica as opiniões sobre a 
Providência  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 409

CAPÍTULO 23
As opiniões de Jó e seus amigos são  
diferentes visões sobre a Providência   .  .  .  .  .  .  .413

CAPÍTULO 24
O significado de “prova”   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .419

CAPÍTULO 25
Divisão das ações humanas em quatro 
categorias . As ações de Deus possuem  
uma finalidade boa e importante, mesmo  
que não a conheçamos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 422

CAPÍTULO 26
Todos os mandamentos possuem uma 
razão  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 426

CAPÍTULO 27
O objetivo geral da Torá é o aperfeiçoamento  
da alma e do corpo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 429

CAPÍTULO 28
Os mandamentos possuem uma razão  .  .  .  .  .  .  .431

CAPÍTULO 29
Muitos mandamentos têm como objetivo 
erradicar as práticas idólatras  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 432

CAPÍTULO 30
A Torá veio erradicar a idolatria  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 439

CAPÍTULO 31
Há quem acredite na irracionalidade dos 
mandamentos Divinos . Esta é uma enfermidade 
em suas almas, pois todos os mandamentos 
possuem uma utilidade  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 440

CAPÍTULO 32
Os mandamentos estão relacionados ao 
aprofundamento do conhecimento da 

existência de Deus, de Sua unidade e da Criação 

do Universo . Os sacrifícios vieram para cancelar 

a idolatria e limitar tais práticas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .441

CAPÍTULO 33

O domínio das paixões e o aperfeiçoamento das 

virtudes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 447

CAPÍTULO 34

A Torá, está direcionada ao bem geral  .  .  .  .  .  .  . 448

CAPÍTULO 35

Quatorze classes de mandamentos   .  .  .  .  .  .  .  .  . 449

CAPÍTULO 36

Primeira classe: As ideias verdadeiras   .  .  .  .  .  . 453

CAPÍTULO 37

Segunda classe: Mandamentos que têm por 

objetivo a erradicação da idolatria   .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 454

CAPÍTULO 38

Terceira classe: Mandamentos que têm por 

objetivo o aperfeiçoamento das virtudes e das 

relações sociais  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .461

CAPÍTULO 39

Quarta classe: A caridade e outros 

mandamentos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 462

CAPÍTULO 40

Quinta classe: Danos e mandamentos 

relacionados  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 465

CAPÍTULO 41

Sexta classe: Crimes e punições  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 468

CAPÍTULO 42

Sétima classe: Legislação monetária  .  .  .  .  .  .  .  . 477

CAPÍTULO 43

Oitava classe: O Shabat e as Festas  .  .  .  .  .  .  .  .  . 479



CAPÍTULO 44
Nona classe: Amor a Deus, oração, Shemá e 
outros mandamentos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 482

CAPÍTULO 45
Décima classe: O Templo, os utensílios e 
mais  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 482

CAPÍTULO 46
Décima primeira classe: Os sacrifícios  .  .  .  .  .  . 487

CAPÍTULO 47
Décima segunda classe: Pureza e impureza  . 497

CAPÍTULO 48
Décima terceira classe: Mandamentos 
relacionados com alimentos e outros 
mandamentos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 502

CAPÍTULO 49
Décima quarta classe: Relações proibidas e 
outros mandamentos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 505

CAPÍTULO 50
Nenhuma passagem da Torá é supérflua  .  .  .  .  .514

CAPÍTULO 51
O verdadeiro conhecimento e o serviço a 
Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .518

CAPÍTULO 52
Reverência e amor a Deus  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 527

CAPÍTULO 53
Sobre as palavras chêssed, tsedacá e mishpat 
– benevolência, justiça e equidade  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 529

CAPÍTULO 54
Chochmá – sabedoria e ética  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 530



Sobre o tradutor

Yosef Flavio Horwitz nasceu no Rio de Janeiro em 1970.  
Imigrou para Israel em 1988 e reside desde então em Jerusalém. 

Graduou-se em Filosofia Judaica e Filosofia Geral pela  
Universidade Hebraica de Jerusalém e concluiu seu mestrado  

e doutorado pela Universidade Bar-Ilan, ambas em Israel.

Seus estudos judaicos – incluindo o Guia dos Perplexos – iniciaram-se 
desde sua chegada a Israel, tendo se aproximado do caminho ensinado 
pelo Rambam por meio do Rabino Dr. Smadja, conforme transmitido a 
ele diretamente pela tradição dos rabinos da Tunísia, tanto em relação à 

halachá (lei judaica) quanto ao pensamento judaico.

Atua como tradutor e professor de hebraico e aramaico. 



P R E F Á C I O  D O  T R A D U T O R     1 7

Prefácio do tradutor

Sobre a vida de Maimônides1

Maimônides – bendita seja a sua memória! –, o RAMBAM, acrônimo de Rabi Moshe, 
filho de Maimon, (11382-1204), nasceu em Córdoba. Seu mestre principal foi seu pai, 
o Rabino Maimon, filho de Iossef Hadaián, discípulo do Rabino Iossef ibn Migash. 
Após Córdoba ter sido conquistada pelos almóadas, uma seita islâmica fundamentalis-
ta que invadiu a Península Ibérica a partir do ano 1148, Maimônides teve de abandonar 
a cidade com sua família e fugir para o Norte da África. Dezessete anos mais tarde, 
Maimônides foi à Terra de Israel. Naqueles dias, ela era governada pelos cruzados e, 
aparentemente, por causa do perigo, Maimônides teve de sair de Israel, indo morar em 
Fostat, a cidade antiga do Cairo, no Egito. Inicialmente, participou do negócio de pe-
dras preciosas com seu irmão, mas após a trágica morte deste, Maimônides se dedicou 
à arte da Medicina. Ele se tornou o líder espiritual dos judeus do Egito antes mesmo de 
ter sido nomeado Naguid, juiz e líder político dos judeus do Egito. Como tal, Maimôni-
des continuou seu trabalho na Medicina, alcançando o alto cargo de médico da família 
real. Durante toda sua vida, Maimônides dedicou-se a seu povo e à humanidade intei-
ra, o que é expresso em seus escritos. 

Em todos esses lugares – Espanha, Norte da África, Egito, Israel e suas vizinhanças –, 
o idioma usado pelos judeus era o árabe-judaico (árabe escrito com caracteres hebrai-
cos), Maimônides escreveu suas obras neste idioma, com exceção do Mishnê Torá, que 
foi escrito em hebraico. 

Obras

As obras de Maimônides são de suma importância tanto no aspecto universal quanto 
em relação às leis judaicas, e se ramificam em diversas áreas, como Talmud, Lei Ju-
daica, Filosofia, Ciência e Medicina. Maimônides conhecia profundamente as obras 
filosóficas, científicas e da Medicina de sua época e das anteriores. Da mesma forma, 
eram de seu conhecimento os livros dos povos relacionados às práticas pagãs. A partir 
desse vasto conhecimento, Maimônides podia explicar a razão de certas mitsvot (man-
damentos) que vieram educar o povo e erradicar tais práticas.3 Na área da Medicina, 
suas obras também são de grande mérito, e podemos citar como exemplo o Juramento 
de Maimônides, que é usado até os dias de hoje. 

1	 Os	dados	biográficos	foram	compilados	das	traduções	do	Rabino	Kapach,	do	Professor	Schwartz	e	de	Y.	
Gutmann,	em	The Philosophy of Judaism.

2	 Rabino	Kapach	e	Prof.	Schwartz.
3	 Parte	3:32.



1 8      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

Suas obras talmúdicas são de suma importância para o judaísmo. Todas as autoridades 
da Lei Judaica que vieram depois dele basearam-se nelas – tanto no Comentário da 
Mishná como no Mishnê Torá, no qual colocou de forma clara e límpida toda a lei que 
se encontra no Talmud. Seus escritos continuam sendo estudados até hoje por todos os 
estudiosos do judaísmo. Sua primeira obra filosófica sobre os termos da lógica aristo-
télica foi escrita quando ele tinha apenas dezesseis anos, e ele terminou de escrever o 
Guia dos Perplexos quando tinha aproximadamente cinquenta e um anos.4

É importante ter em mente que ler e estudar um livro escrito há mais de oitocentos 
anos exige um entendimento da época em que o autor viveu e considerar seu contexto 
histórico, científico e filosófico. Maimônides é estudado hoje em dia nas universidades 
do mundo inteiro e sua contribuição para a humanidade é imensa. Ele era inteiramen-
te atualizado ao que acontecia no seu tempo e conhecia tanto a Ciência de sua época 
como a que a precedeu, observando a necessidade do desenvolvimento da mesma. 

Em seus escritos, percebe-se claramente que ele se preocupava com os desfavoreci-
dos, com as mulheres5 e com os oprimidos, e somente ignorantes e pessoas com ideias 
preconcebidas podem tirar os textos de seu contexto histórico para criticar coisas que 
indicam apenas suas próprias ignorâncias. Por exemplo, numa época em que a Huma-
nidade se relacionava de forma desigual entre os gêneros, uma lei social justa deveria 
proteger as mulheres dentro daquele contexto histórico específico, e foi exatamente o 
que ele fez. Seria ignorância criticar tais leis a partir do ponto de vista contemporâneo, 
em que as diferenças sociais entre os gêneros foram relativamente reduzidas. Assim 
também na área da Ciência, a grandeza de um cientista está relacionada à Ciência de 
sua época e à sua capacidade de enxergar mais adiante. Em relação ao estudo da Ciên-
cia, ele expressou sua importância na carta ao seu discípulo logo no início do Guia: 

“Mas quando tu estudaste comigo o que estudaste da Astronomia, e antes 
disso ao estudar os estudos da Matemática que devem necessariamente 
servir de preparação a este estudo, a minha felicidade aumentou a respei-
to de ti por causa da qualidade elevada de tua mente e da rapidez da tua 
apreensão. Observei o grande desejo que tinhas pela Matemática e, por-
tanto, deixei que continuasses estudando-a, pois sabia onde chegarias. 
Depois, quando estudaste comigo o que estudaste da Lógica, coloquei 
minhas esperanças em ti e te julguei digno de revelar-te os segredos dos 
Livros dos Profetas.”

Entre os muitos pensadores influenciados diretamente por Maimônides citaremos ape-
nas alguns:6 Espinoza, em sua Ética; Leibniz, que escreveu observações ao Guia, na ten-

4	 Introdução	do	Rab.	Kapach,	pág.	21.
5	 Por	exemplo,	ver	as	Leis	de	Divórcio	no	Mishnê Torá.
6	 Artigos	relacionados	a	esses	assuntos	e	à	obra	de	Maimônides	em	geral	serão	informados	mais	adiante.



P R E F Á C I O  D O  T R A D U T O R     1 9

tativa de entender sua profundidade;7 Newton, que estudou os escritos de Maimônides, 
inclusive o tratado sobre os artefatos do Templo;8 Kant, na Crítica da Razão Pura;9 
Tomás de Aquino, em sua Suma Teológica; e Emanuel Levinas,10 entre muitos outros. 

Por um lado, o livro faz parte de um contexto histórico relacionado à Astronomia e à 
Ciência daquela época – que não é mais aceita nos dias de hoje e que o próprio Maimô-
nides esperava seu desenvolvimento; por outro lado, ele transcende o contexto histórico 
de sua época e é, sem dúvida, de suma importância para o pensamento contemporâneo. 

Crítica aos filósofos

Apesar de Maimônides usar diversas vezes a linguagem aristotélica, ele rejeita suas 
ideias nos assuntos principais e essenciais, como a Criação do Universo, a profecia e 
a Providência Divina. Em contraste a Aristóteles, Maimônides não aceita a Teoria da 
Eternidade do Universo;11 em relação à profecia, há intervenção do Ser transcendente,12 
e a respeito da Providência, Maimônides explica o princípio de que a Providência está 
relacionada aos indivíduos, em contradição ao pensamento de Aristóteles.13 Portanto, a 
tentativa de classificar Maimônides como um filósofo aristotélico advém de uma leitu-
ra superficial e equivocada de seus escritos. Além disso, ele critica a ontologia à qual os 
filósofos árabes,14 que expressavam a tradição aristotélica,15 eram prisioneiros. 

Sobre o Guia dos Perplexos

O Guia dos Perplexos é dividido em três partes, mas todas estão profunda e intrinseca-
mente inter-relacionadas, como ele mesmo escreve:

“Se desejas compreender tudo o que este tratado contém de maneira que 
nada te escape, relaciona seus capítulos uns aos outros e tenha como 
objetivo não somente compreender o significado de cada capítulo em 
seu significado geral, mas também tenta compreender cada palavra que 
se encontra inserida no discurso, mesmo que tal expressão não faça par-
te do assunto principal do capítulo. Neste tratado, as coisas jamais são 
ditas por acaso, mas tudo é dito com uma grande exatidão e muita pre-

7	 G.W.	 Leibniz,	 Observations on Rabbi Moses Maimonides book entitled The Teacher (Guide) of The 
Perplexed.	Ver	o	início	das	suas	observações.

8	 Newton,	Maimonides and esoteric knowledge.	Faur,	Jose.	Cross	Currents,	winter	90/91,	Vol.	40,	Issue	4,	
p.	526,	13	p.

9	 Imanuel	Kant,	Crítica da Razão Pura,	primeira	parte,	A	Estética	transcendental,	e	em	vários	outros	pontos	
de	sua	obra.	

10	 Por	exemplo,	em	Difficile liberte e Totalite et infini.
11 Guia dos Perplexos,	Parte	2.
12 Guia dos Perplexos,	Parte	2.
13 Guia dos Perplexos,	Parte	3.
14	 Por	exemplo, Guia dos Perplexos,	Parte	2:15.
15	 Ver	Rabino	Smadja,	La Lune se Levera aus Auroes,	capítulo	10.



2 0      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

cisão, e com o cuidado para que não falte alguma explicação sobre as 
questões obscuras. Nada foi dito fora de seu lugar, a não ser quando vem 
para esclarecer algo em outro lugar. Portanto, não me abordes com tuas 
opiniões preconcebidas, pois me causará danos sem qualquer proveito 
a ti mesmo. Pelo contrário, deves aprender tudo que é necessário apren-
der, e faça deste meu livro um objeto contínuo de teus estudos, pois ele 
te explicará as maiores obscuridades da Torá, que são difíceis a todo ser 
humano inteligente.” 

Apesar de o livro expressar-se na linguagem filosófica, difere dos livros dos filósofos, 
pois os verdadeiros sábios judeus exigem de seus discípulos um nível ético,16 sem o 
qual o estudo será simplesmente superficial.

Traduções e comentários

Escrito originalmente em árabe-judaico, o Guia dos Perplexos foi traduzido para o he-
braico pelo Rabino Shemuel ibn Tivon – bendita seja a sua memória! – ainda durante a 
vida de Maimônides. Foram feitas outras traduções para o hebraico, e as modernas, de 
grande importância e nas quais me baseei, são as do Rabino Iossef Kapach e do Prof. 
Michael Schwartz – benditas sejam suas memórias!

Já em tempos antigos esta obra foi traduzida para vários idiomas. A tradução para o 
francês de Salomon Munk com seus comentários17 é datada de 1856 e é de enorme 
importância até hoje. 

O Guia dos Perplexos foi comentado por vários sábios judeus, como o Rabino Dom 
Isaac Abravanel, Rabino Chasdai Crescas, Rabino Moisés Narboni, Rabino Abraham 
Abuláfia e Rabino Iossef Gikatilia – benditas sejam as suas memórias! –, além de vários 
outros, e sua influência no pensamento judaico é incomensurável.

Sobre esta tradução

Esta é a primeira tradução integral feita para o idioma português. Os livros utilizados 
e que me guiaram nesta tradução são principalmente três: (1) a tradução do Professor 
Michael Schwartz, o qual tive a honra de conhecer pessoalmente no início do meu tra-
balho; (2) a tradução do Rabino Iossef Kapach; e (3) a tradução para o francês de Salo-
mon Munk – benditas sejam suas memórias! Além disso, estudei a tradução do Rabino 
Shemuel ibn Tivon, que teve o mérito de estar em contato com Maimônides e que foi a 
base do estudo dos comentaristas medievais, pensadores e estudiosos judeus de todas 

16	 Ver	Rabino	Smadja,	La Lune se Levera aus Auroes,	capítulo	8.
17	 Maimônides,	Le Guide des Égarés.	Trois	volumes	avec	les	commentaires	complets	de	Salomon	Munk,	Ed.	

GP	Mainsonneuve	et	Larose,	1856,	1970.



P R E F Á C I O  D O  T R A D U T O R     2 1

as gerações. Além disso, li a tradução ao inglês de Michael Friedlander, a tradução ao 
espanhol de David Gonzalo Maeso e das partes traduzidas ao português por Uri Lam. 

Dediquei onze anos à tradução deste livro e busquei facilitar sua leitura sem alterar o 
texto original. Sim, às vezes tive de abdicar das regras estritas do português com o in-
tuito de facilitar a fluência da leitura. As notas de rodapé e citações são em sua maioria 
derivadas das traduções do Rabino Kapach e do Prof. Schwartz.

A transliteração foi feita de modo a facilitar o leitor, sem usar o formato acadêmico que 
não é conhecido pela maioria das pessoas. A inclusão de termos hebraicos entre parên-
teses ao longo do texto tem caráter pedagógico e visa permitir ao leitor identificar certos 
conceitos para maior aprofundamento sobre eles.

Os títulos dos capítulos e seus intertítulos foram acrescentados a esta edição (e não se 
encontram no texto original) e baseiam-se nos textos do Rabino Kapach, do Prof. Sch-
wartz e de Salomon Munk.

Agradecimentos

Agradeço a Deus por me ajudar no estudo, no entendimento e na tradução do Guia dos 
Perplexos. 

Agradeço ao meu mestre e rabino, Rabino Dr. Smadja – que tenha longa vida! 

Agradeço ao meu mestre e meu rabino, Rabino Dr. Arussi – que tenha longa vida! 

Agradeço ao meu amigo Yonatan Smadja, que sempre me incentivou a completar este 
trabalho.

Agradeço ao amigo prof. Jairo Fridlin todo seu esforço para a publicação deste livro.

Agradeço ao Prof. Dr. Moacir Amâncio pelo incentivo.

Espero ter conseguido expressar a intenção de Maimônides por meio desta tradução, e 
peço perdão se algo fugiu do meu entendimento ou se me expressei de maneira inexata. 

A Maimônides, dedico esta tradução.

Jerusalém,  Tamuz de 5777. 

Julho de 2017.

Yosef Flavio Horwitz



2 2      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

Bibliografia
de obras do Rambam utilizadas na tradução 

A extensa bibliografia utilizada e citada encontra-se nas notas de rodapé. 

• Rambam. More Nevochim, com comentários Shem Tov, Afudi, Rabino Chasdai 
Crescas e Dom Isaac Abravanel, por Shemuel Ibn Tivon, Mossad Harav Kook, Je-
rusalém, 5720 (1960). (em hebraico)

• Rabênu Moshe ben Maimon. More Nevochim. Traduzido para o hebraico, comen-
tado e analisado de acordo com os manuscritos e edições antigas pelo Rabino Ios-
sef Kapach, Mossad Harav Kook, Jerusalém, 1977. (em hebraico)

• Maimonides, M. The Guide of The Perplexed. Translated to Hebrew by Michael 
Schwartz. Tel Aviv University Press, 2002. (em hebraico)

• Maimonides, M. Le Guide des Égarés, Traduit par Munk, Salomon. Paris: Verdier, 
1979.

• Maimonides, M. The Guide for the Perplexed. Translated by Michael Friedlander. 
London. Routledge. 1942.

• Maimónides, Guía de Perplejos, Edición de David Gonzalo Maeso, Editorial Trot-
ta, Madrid, 1994.

• Maimônides, O Guia dos Perplexos, partes 1 e 2, Uri Lam, Landy Editora. São 
Paulo, 2003

• Maimonides, M. Milot Haigaion. Translated to Hebrew by Rabbi Moshe Ben She-
muel Ibn Tivon. Hebrew University of Jerusalem. Jerusalem, 1965. (em hebraico)

• Maimonides, M. Beur Melechet Haigaion. Translated to Hebrew by Rabbi Kapach. 
Keriat Ono, Machon Mishnat Harambam. 1997. (em hebraico)

• Rambam, Mishnê Torá. (em hebraico) 

• Rambam, Comentário da Mishná (em hebraico), Tradução do Rab. Iossef Kapach. 
Mossad Harav Kook, 5755 (1995).



Em nome do Eterno,  

Deus do Universo

Introdução



Meu pensamento te guiará  
pelo caminho reto,  

e trilharás a sua vereda.

Ai daqueles que se extraviam  
no campo da Torá!  

Vem, segue na direção  
do seu caminho.

O impuro e o ignorante  
por ele não passarão,  

e de caminho sagrado  
ele será chamado.



I N T R O D U Ç Ã O     2 7

Carta ao discípulo, Rabi Iossef ibn Aknin

Para o Rabi Iossef – que Deus o proteja! 
filho do Rabi Iehudá – que descanse no Jardim do Éden! 

Quando estiveste diante de mim, meu caro discípulo Rabi Iossef – que Deus te proteja! 
– filho de Rabi Iehudá – que descanse no Jardim do Éden! –, vindo de um país distante 
para estudar comigo, teu valor cresceu em meus olhos por teu empenho nos estudos e 
por teu grande desejo aos assuntos de investigação que encontrei em teus poemas. Esta 
foi a minha impressão desde que chegaram a mim os teus escritos e os teus contos1 de 
Alexandria, antes de eu testar a tua capacidade de apreensão. Então me perguntei: Será 
que o teu desejo é maior do que a tua compreensão? Mas quando tu estudaste comigo 
o que estudaste da Astronomia, e antes disso ao estudar os estudos da Matemática que 
devem necessariamente servir de preparação a este estudo, a minha felicidade aumen-
tou a respeito de ti por causa da qualidade elevada de tua mente e da rapidez da tua 
apreensão. Observei o grande desejo que tinhas pela Matemática e, portanto, deixei que 
continuasses estudando-a, pois sabia onde chegarias. Depois, quando estudaste comigo 
o que estudaste da Lógica, coloquei minhas esperanças em ti e te julguei digno de reve-
lar-te os segredos dos Livros dos Profetas, para que pudesses compreender o que deve 
ser compreendido pelas pessoas perfeitas.2 Comecei, então, a dar-te alusões e certas in-
dicações, e notei que buscavas mais de mim. Insistias que eu te explicasse alguns pontos 
dos assuntos metafísicos e que eu te explicasse as intenções dos kalamitas nesses temas, 
e querias saber se seus métodos eram baseados em demonstrações ou, caso contrário, 
no que se baseavam. Percebi que tinhas adquirido algum conhecimento desses assuntos 
de outros mestres e que estavas perplexo e desorientado, e tua nobre alma exigia de ti 
“encontrar os objetos de desejo” (Eclesiastes 12:10). Não hesitei em te afastar disto e te 
recomendei que aprendesses as coisas ordenadamente, de modo que a verdade fosse es-
tabelecida a ti de forma metódica e sem esperar que a verdade aparecesse casualmente. 
Enquanto estavas comigo, jamais recusei explicar-te os versículos ou algum dito dos 
textos dos Sábios cujo significado te era desconhecido. Mas quando Deus decretou a 
nossa separação e tu partiste, as nossas discussões despertaram em mim uma resolução 
que estava enfraquecida. Tua ausência me levou a compor este tratado para ti e para 
outros que são como tu, mesmo que sejam poucos. Eu o dividi em capítulos e tudo o que 
foi escrito chegará a ti sucessivamente onde estiveres; e fica em paz.3

1	 O	Rab.	Kapach,	na	nota	5,	explica:	apreensões,	coisas	recebidas	por	tradição;	o	Prof.	Schwartz	e	Munk	
explicam:	prosa	em	rimas,	literatura	comum	naqueles	dias.

2	 Ou	“completas”.	
3	 O	Prof.	Schwartz,	na	nota	16,	explica:	rogo-te	que	quando	cada	parte	deste	livro	chegar	a	ti	estejas	com	

saúde	e	em	paz.



2 8      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

Observações introdutórias

“Faze-me saber o caminho que devo seguir,  
porque a Ti levanto a minha alma.” (Salmos 143:8)

“A vós, ó homens, clamo; e a minha voz  
se dirige aos filhos dos homens.” (Provérbios 8:4)

“Inclina o teu ouvido e ouve as palavras dos sábios,  
e aplica o teu coração ao meu conhecimento.” (ibid. 22:17) 

O primeiro objetivo deste tratado é explicar o significado de certos termos que aparecem 
nos Livros dos Profetas. Destes, alguns são homônimos4 e os ignorantes os compreende-
ram apenas por um de seus significados.5 Há também os termos metafóricos, que foram 
entendidos em seu significado literal. Há também os termos anfibológicos,6 os quais po-
de-se imaginar às vezes que são um termo unívoco7 e às vezes que são homônimos.

O objetivo deste tratado não é explicar todos esses termos ao povo ou aos principian-
tes no estudo, nem ensiná-los àquele que somente estudou a sabedoria da Torá, ou 
seja, que apenas conhece a sua interpretação pela tradição,8 pois o objetivo de todo 
esse tratado e de todo aquele que é como ele é o estudo da Torá em sua veracidade. 
Além disso, este tratado tem o objetivo de despertar o ser humano religioso, humilde 
em sua alma, que apreendeu em sua alma a verdade da nossa Torá, que é integro em 
sua crença e em suas virtudes, que estudou as ciências dos filósofos e que conhece seus 
diversos temas, e que a razão humana o atraiu e o fez entrar em seu domínio, mas ele 
se encontra impedido por causa do sentido literal da Torá, pelo que entendeu ou pelo 
que lhe foi explicado sobre os significados daqueles termos homônimos, metafóricos 
ou anfibológicos, e por causa de tudo isso permanece perplexo e hesitante. Essa pes-

4	 O	Prof.	Schwartz,	na	nota	8,	explica	que	homônimo	é	uma	palavra	que	indica	dois	ou	mais	significados	
completamente	distintos,	e	são	termos	ditos	metaforicamente	(mushal),	como	chamar	uma	pessoa	astu-
ta	de	“raposa”.	

5	 Ou	seja,	os	ignorantes	entenderam	certos	termos	por	meio	de	um	dos	significados	do	homônimo	que	não	
correspondia	ao	significado	verdadeiro	do	texto.

6	 Ver	Milot Haigaion,	de	Maimônides,	cap.	13.	O	termo	anfibológico	(shem messupac)	é	aplicado	a	dois	ou	
mais	objetos	por	causa	de	algo	que	têm	em	comum,	mas	que	não	constitui	a	essência	de	cada	um	deles.	
Por	exemplo,	o	nome	'homem'	é	dado	a	um	animal	racional	vivo	e	também	a	um	que	já	está	morto.

7	 Ver	Milot Haigaion,	de	Maimônides,	cap.	13:	"Um	termo	é	usado	univocamente	(shem haneemar behas-
camá)	quando	há	algo	que	constitui	a	essência	de	duas	ou	mais	coisas,	e	esse	termo	se	refere	a	cada	uma	
dessas	coisas	que	compartilham	dessa	essência	constitutiva.	Por	exemplo,	o	termo	"animal"	é	aplicado	
ao	ser	humano,	ao	cavalo,	ao	escorpião	e	ao	peixe,	porque	a	ideia	de	vida,	que	envolve	nutrição	e	sen-
sibilidade,	é	encontrada	em	cada	uma	dessas	espécies	e	constitui	a	essência	delas.	Portanto,	o	nome	de	
qualquer	gênero	é	aplicado	às	espécies	que	a	compõem	de	forma	unívoca	e	as	diferenças	específicas	de	
cada	espécie	são	aplicadas	a	todos	os	seus	indivíduos	univocamente."

8	 Ou	“Halachá”.



I N T R O D U Ç Ã O     2 9

soa, ou seguirá a sua razão e deixará de lado aqueles termos na forma que os havia en-
tendido, pensando estar abandonando os fundamentos da Torá, ou permanecerá com 
o que entendeu deles e deixará de ser guiada por sua razão. E acontecerá que ele se 
distanciará de sua razão e se desviará dela, pensando que causou prejuízo a si mesmo 
e dano à sua religião.9 Assim, ficará com essas opiniões imaginárias e sentirá inquie-
tude, opressão e constante sofrimento no coração, e passará por grande perplexidade. 

Este tratado possui também um segundo objetivo, que é explicar alegorias muito obs-
curas que são encontradas nos Livros dos Profetas sem que seja dito claramente que 
são alegorias. Ao contrário, o ignorante e o tolo as tomam em seu sentido literal e ne-
gam-lhes um sentido oculto. Quando uma pessoa verdadeiramente instruída as exa-
mina e as interpreta no sentido literal, fica com grande perplexidade; mas quando nós 
lhe explicamos o sentido alegórico ou a advertimos de que se trata de uma alegoria, 
então ela pode encontrar o caminho certo para sair daquela perplexidade. Portanto, 
chamei este tratado de Guia dos Perplexos.

Não digo que este tratado remova todas as dúvidas de quem o estuda e o compreende, 
mas digo que clareia a maioria das obscuridades, dentre as quais, as maiores delas. 
Uma pessoa atenta não demandará de mim e tampouco esperará que eu complete um 
assunto apenas por tê-lo mencionado, ou que, ao iniciar a explicação sobre o signifi-
cado de uma alegoria, que eu esgote tudo o que foi dito sobre ela. Isto é impossível a 
um homem inteligente fazer oralmente em uma conversa face a face, e por mais forte 
razão é impossível lográ-lo em um livro, até para que este livro não se torne um alvo 
de qualquer ignorante que se enxerga como um sábio e que venha a lançar nele as 
flechas de sua ignorância.

Explicamos algo sobre este assunto em nossas obras talmúdicas10 e despertamos a 
atenção a vários assuntos; mencionamos que o Maasse Bereshit (“Relato da Criação”) 
é a Ciência Física11 e que o Maasse Mercavá (“Relato da Carruagem Celeste”) é a Ciên-
cia Metafisica. Também explicamos o dito dos Sábios:12 “A interpretação do Maasse 
Mercavá não deve ser exposta nem mesmo a uma única pessoa, a não ser que ela seja 
sábia e capaz de entender por si própria, e mesmo assim tu deves apenas transmitir os 
primeiros elementos.”13

Portanto, não demandes de mim neste tratado qualquer coisa além dos “primeiros 
elementos”. E os próprios primeiros elementos não estão ordenados aqui de maneira 
consecutiva, mas, ao contrário, estão espalhados e misturados com outros assuntos 
que desejo explicar. Pois o meu objetivo é que as verdades apareçam através dos pri-

9	 Pensará	que	suas	convicções	religiosas	sofreram	danos.	
10 Mishnê Torá, Sefer Hamadá, Hilchot Iesssodê Hatorá	1:4;	Comentário	sobre	a	Mishná, Chaguigá	2:1.
11	 Pode	ser	traduzido	também	como	sabedoria	ou	ciência	da	natureza.
12	 TB	Chaguigá	11b.
13	 Conforme	a	tradução	de	Munk.	Rashê perakim	também	pode	ser	traduzido	como	“enunciados”.



3 0      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

meiros elementos e depois elas venham a se ocultar, para assim não nos opormos ao 
objetivo Divino – e não podemos nos opor a ele –, que ocultou as verdades do conhe-
cimento de Deus ao povo simples, como foi dito: “O segredo do Eterno é para aqueles 
que O temem” (Salmos 25:14).

Saibas também que algumas partes das coisas da Física também não podem ser ins-
truídas abertamente da forma como são. Tu conheces o que disseram os Sábios: “O 
Maasse Bereshit não deve ser exposto na presença de dois.” Ora, se alguém explicas-
se tudo isso em um livro, estaria expondo-o a milhares de pessoas! E é esta a razão 
pela qual esses assuntos aparecem por meio de alegorias nos Livros dos Profetas, assim 
como os Sábios, seguindo o caminho dos livros sagrados, utilizaram enigmas e alego-
rias para tratar desses assuntos. Pois as coisas naturais14 têm uma estreita relação com 
a Ciência da Metafisica e também fazem parte de seus mistérios. Não penses que esses 
grandes mistérios são completamente conhecidos por algum de nós. Não é assim, e 
sim ao contrário: às vezes a verdade nos aparece límpida como a luz do dia para, de-
pois disso, ser ocultada pelas coisas materiais e habituais, até nos encontrarmos às vol-
tas com uma noite profunda, próximos de onde estávamos inicialmente. Somos como 
quem enxerga o brilho de um relâmpago algumas vezes numa noite extremamente 
obscura. Há entre nós quem enxergue o brilho do relâmpago seguidamente, vez após 
outra, como se estivesse sob uma luz contínua, de modo que a noite se torna como o 
dia. Este é o grau do maior dos profetas, para o qual foi dito: “E tu, fique aqui comigo” 
(Deuteronômio 5:31), e de quem está escrito: “A pele do seu rosto resplandecia” (Êxodo 
34:29). Há outros aos quais o relâmpago brilha apenas uma vez em toda sua noite. Este 
é o grau daqueles sobre os quais foi dito: “Eles profetizaram, e não continuaram mais” 
(Números 11:25). Há ainda outros que passam por muitos ou poucos intervalos entre 
um relâmpago e outro, e finalmente há quem não alcança o grau de ter sua noite clarea-
da por um relâmpago, mas apenas possui um corpo polido ou algo semelhante, como 
as pedras e outras coisas que brilham na escuridão da noite. E mesmo esta pequena 
luz não é contínua, mas brilha e desaparece como se fosse “a flama da espada que se 
transforma”15 (Gênesis 3:24). É conforme essas circunstâncias que variam os graus dos 
homens perfeitos. Já sobre esses que jamais viram a luz e que erram pela noite, foi dito: 
“Eles não sabem nem entendem, andam em trevas” (Salmos 82:5). Para esses, a verdade 
está completamente oculta apesar da força de sua manifestação, como em “E agora os 
homens não veem a luz que é brilhante nos céus” (Jó 37:21). Assim é a maioria do povo 
simples, e não há lugar para mencioná-los neste tratado.

Saibas que quando um dos homens perfeitos, em seus diversos graus de perfeição, 
quer se pronunciar – tanto verbalmente quanto por escrito – sobre algo que ele com-
preendeu sobre os mistérios, ele não pode expor nem parte do que apreendeu com 

14	 O	Prof.	Schwartz,	na	em	nota	26,	diz	que	isso	provavelmente	quer	dizer	“Física”.
15	 Ou	“rotativamente”.



I N T R O D U Ç Ã O     3 1

total clareza e ordem como ele faz com as outras ciências cujo ensinamento é divul-
gado. Mas ele conseguirá expor o que apreendeu ao reproduzir a outrem o que lhe 
sucedeu quando estudou, ou seja, a coisa então aparecerá por si, brilhará e novamente 
se ocultará, como se esta fosse a sua natureza, muito ou pouco. Portanto, por ser a 
intenção de todo Sábio que conhece Deus e sabe a verdade ensinar algo deste assunto, 
ele falará somente por meio de alegorias e enigmas. Os nossos Sábios multiplicaram 
as alegorias e as fizeram de diferentes espécies e gêneros. Eles redigiram a maioria das 
alegorias de modo que o assunto que gostariam que fosse compreendido pudesse se 
encontrar no início, no meio ou no final da alegoria, isso quando não encontravam 
uma imagem que toda ela se aplicasse ao ensinamento em questão. Às vezes, ao en-
sinar um assunto, eles optavam por dividi-lo em algumas alegorias distantes umas 
das outras, mesmo que se tratasse de um único assunto em si. Com mais obscurida-
de, acontece de uma só alegoria ser empregada em diversos assuntos, de modo que o 
início da alegoria se aplica a um assunto, e o final, a outro. Ocasionalmente, a mesma 
alegoria é inteiramente aplicada em dois assuntos no gênero da mesma ciência. Por 
fim, quando alguém quer ensinar sem empregar alegorias e enigmas, suas palavras se 
tornam ainda mais obscuras e breves do que seriam com alegorias e enigmas. Parece 
que os estudiosos e os Sábios são guiados a este respeito pela vontade Divina, assim 
como as suas disposições físicas os guiam.16

Tu vês que Deus, o Todo-Poderoso, quis nos trazer à perfeição e melhorar as condi-
ções de nossa sociedade por meio de Suas leis práticas.17 Isto apenas pode ser reali-
zado após o entendimento de certos conceitos18 racionais cuja primeira condição é 
conhecer Deus conforme a nossa capacidade. E isto é possível apenas por meio da 
Ciência Metafisica; e não se alcança a Metafísica a não ser após a ciência da Física19 
pois esta é limítrofe20 com a Metafísica e a precede no aprendizado, como está claro 
para quem a estuda. Por isso, Deus colocou na abertura do Seu livro o Maasse Bereshit 
que, como explicamos, é a Ciência da Física.

Por causa da profundidade e da importância do assunto e devido à nossa incapa-
cidade de compreender a profundidade das coisas como elas são em sua realidade, 
a transmissão dos assuntos profundos cuja sabedoria Divina julgou necessário nos 
ensinar deu-se por meio de alegorias, de enigmas e de palavras extremamente obs-
curas. Como os Sábios disseram: “Expor a potência da obra da Criação aos mortais 
é impossível, portanto as Escrituras a disseram de maneira obscura: ‘No início Deus 
criou’ etc. ” Eles chamaram a nossa atenção ao fato de que as coisas mencionadas 

16	 O	Rab.	Kapach,	na	nota	48,	explica:	assim	como	a	natureza	conduz	a	pessoa	e	a	obriga	a	fazer	coisas	que	
não	gosta,	como	dormir,	por	exemplo,	apesar	de	preferir	estudar	a	sabedoria.

17	 Em	hebraico,	mitsvot maassiot.
18	 De	acordo	com	o	Rab.	Kapach.
19	 Ou	ciências	naturais.
20	 Vizinha,	tem	fronteiras.



3 2      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

são obscuras. Tu conheces as palavras de Salomão: “Longe e extremamente profunda, 
quem pode encontrá-la?” (Eclesiastes 7:24). Todos esses assuntos foram falados por 
palavras homônimas para que o povo simples as interpretasse conforme a medida de 
sua inteligência e a debilidade de sua concepção, e para que o ser humano perfeito e 
conhecedor as entendesse e as interpretasse com outro sentido.

Prometemos em nosso Comentário da Mishná que explicaríamos certos assuntos di-
fíceis em duas obras: o Livro da Profecia e o Livro da Harmonia. Este último é um 
livro pelo qual havíamos prometido clarear as obscuridades de todas derashot (inter-
pretações talmúdicas) cujo sentido literal está distante da racionalidade e em grande 
desacordo com a verdade, e explicar que todas elas se tratam de alegorias. Quando 
iniciamos a redigir estes livros, muitos anos atrás, e após haver escrito parte deles, as 
explicações iniciadas por este método não nos satisfizeram, pois percebemos que ao 
mantermos o uso de alegorias e ao continuar a ocultar o que deve ser ocultado, não 
mudaríamos nada do que foi feito originalmente e seríamos como quem substitui um 
indivíduo por outro igual e da mesma espécie. E se esclarecermos o que precisa ser 
esclarecido, isto não será adequado para as pessoas simples, e o nosso objetivo era 
esclarecer o significado das derashot e o sentido literal dos Livros dos Profetas para 
o povo simples. Vimos também que se estas derashot forem examinadas por algum 
rabino simples e ignorante, este não terá qualquer dificuldade, pois aos olhos do ig-
norante que é indolente e desprovido do conhecimento da natureza do Ser, as coisas 
impossíveis não são inadmissíveis. Mas se a pessoa perfeita e distinta as examinar, ela 
necessariamente agirá em um de dois caminhos: ou as interpretará em seu sentido 
literal, e então terá uma opinião ruim do autor e o considerará um ignorante – e assim 
ele não destruirá os fundamentos da crença –, ou então lhes atribuirá um significado 
oculto, mantendo boa opinião sobre o autor, sem se importar se o significado oculto 
daquelas palavras lhe ficou esclarecido ou não.

No que concerne ao significado da profecia, a exposição dos seus diversos graus e a 
interpretação das alegorias em seus livros, tudo isso será explicado de outra maneira 
no presente tratado. Por esse motivo, desistimos de redigir aquelas duas obras como 
se encontravam.21 No tocante a uma breve menção dos fundamentos das crenças, das 
verdades gerais e de alusões próximas a coisas esclarecidas, nos contentamos com o 
que mencionamos em nossa grande obra talmúdica Mishnê Torá.

Quanto ao presente tratado, dirijo a palavra a quem estudou a Filosofia, que sabe as 
ciências verdadeiras, que acredita nas coisas religiosas22 e que está perplexo diante 
de nomes obscuros e alegorias que produzem incerteza a respeito de seu significado. 

21	 O	Rab.	Kapach,	na	nota	65,	diz:	“como	eram”.	O	Prof.	Schwartz,	na	nota	49,	explica:	conforme	o	método	
que	tinha	iniciado	a	escrever.

22	 Assim	traduz	Munk.	O	Prof.	Schwartz	e	o	Rab.	Kapach	traduzem	“da	Torá”.



I N T R O D U Ç Ã O     3 3

Neste tratado, trarei capítulos nos quais não mencionarei a elucidação de nenhum 
termo homônimo, mas que servirá como uma preparação para outro; ou chamarei a 
atenção sobre algum significado dos homônimos que não quero falar explicitamente 
naquele lugar; ou explicarei alguma alegoria ou indicarei que tal assunto é uma ale-
goria; ou então que o capítulo contém assuntos difíceis a respeito dos quais há quem 
acredite algo diferente da verdade em razão de homônimos, confundindo a imagem 
com a coisa representada ou a coisa representada pela imagem.

Por ter falado sobre alegorias, introduzirei a seguinte observação preliminar: saibas 
que, para compreender tudo o que os profetas disseram e para conhecer as suas ver-
dades, a chave para isso é a interpretação das expressões e o entendimento correto das 
alegorias e de seus significados. Tu sabes o que disse Deus: “E pelos profetas Eu farei 
similitudes” (Oseias 12:10), e conheces esta outra passagem: “propõe um enigma e faz 
uma parábola” (Ezequiel 17:2). E tu sabes que por causa do frequente uso das alegorias 
pelos profetas, o profeta disse: “Eles dizem a mim: Não é ele um criador de alegorias?” 
(ibid. 21:5). Finalmente, tu sabes como Salomão começou seu livro: “Para entender 
alegoria e discurso figurativo, as palavras dos sábios e seus enigmas” (Provérbios 1: 6).

No Midrash23 foi dito: “Ao que eram comparáveis as palavras da Torá até que veio 
Salomão? A um poço cujas águas eram profundas e frias e ninguém podia beber de-
las. O que fez um homem inteligente? Juntou corda a corda, fio a fio, puxou e bebeu. 
Assim, Salomão passou de alegoria a alegoria e de discurso a outro até que ele se apro-
fundou nas palavras da Torá.” Essas são textualmente as palavras do Midrash.

Penso que não há homens dotados de bom senso que imaginem que as palavras da 
Torá24 mencionadas aqui, aquelas que Salomão procurou entender pelo significado de 
suas alegorias, são os preceitos que concernem à construção de cabanas (Sucot) e ao 
mandamento da palmeira (lulav) ou à lei sobre os quatro tipos de depositários. Mas, 
ao contrário, o objetivo aqui é, sem dúvida, entender as coisas profundas. Foi dito no 
mesmo lugar (do Midrash): “Os rabinos dizem: Se um homem perde uma moeda25 ou 
uma pérola em sua casa, ele acende uma vela cujo valor é um único centavo26 e encon-
tra a pérola. Assim, as alegorias em si mesmas não são de grande valor, mas através 
delas tu compreendes as palavras da Torá.” Estas também são as palavras textuais. 
Presta bem atenção como os Sábios disseram claramente que o significado interior 
das palavras da Torá equivale a uma pérola e que o sentido exterior da alegoria não 
possui nenhum valor; repare como compararam o sentido oculto que é representado 
pelas palavras externas de uma alegoria à figura de uma pérola perdida em sua casa 
repleta de móveis. Aquela pérola se encontra lá, mas não é vista e ninguém sabe dela. 

23 Shir Hashirim Raba	1:1.
24	 Em	hebraico,	divrê Torá.
25	 Em	hebraico,	shekel,	um	siclo.
26	 Em	hebarico,	issar.



3 4      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

É como se tivesse saído da propriedade de seu dono, pois ele não pode tirar qualquer 
proveito dela até que acenda uma lamparina, como foi dito, e que o ato de acendê-la se 
compara ao entendimento do sentido alegórico.

O Sábio disse: “Como maçãs de ouro em redes (maskiot), assim é uma palavra dita 
conforme suas diferentes faces” (Provérbios 25:11). Ouça a explicação do que ele disse: 
Maskiot são esculturas reticulares27 feitas como uma malha extremamente fina, ou 
seja, que têm orifícios extremamente finos como as obras dos ourives, e são chamadas 
de maskiot porque o olhar penetra nelas, e a tradução ao aramaico28 de vaiashkef (“ele 
observou”) é veisteki, que remete ao termo Maskiot. Ele disse então: como uma maçã 
de ouro em uma rede de prata cujos orifícios são muito finos, assim é a alegoria dita 
conforme as suas duas faces.29

Veja, então, como é extraordinária esta sentença que busca descrever uma boa alego-
ria. Ele disse que o discurso possui duas faces – o sentido literal e o significado oculto 
– e que o sentido literal é belo como a prata e seu significado oculto é mais belo que 
o seu sentido literal, a tal ponto que o sentido oculto se diferencia do sentido literal 
como o ouro se diferencia da prata.

É necessário que haja algo no sentido literal que indique ao leitor a existência do sig-
nificado oculto, como aquela maçã de ouro que foi coberta por uma rede de prata com 
orifícios extremamente finos. Quando ela é vista de longe ou quando não é examina-
da atentamente, pensa-se que a maçã é de prata. Mas quem possui um olhar penetran-
te, ao observar atentamente enxerga com clareza o que há dentro da rede e percebe 
que a maçã é feita de ouro. Assim são as alegorias dos profetas: quando lidas literal-
mente, suas palavras contêm uma sabedoria útil em várias frentes, entre outras, para 
a melhoria das condições sociais da humanidade, como consta no sentido literal dos 
Provérbios de Salomão e de outros escritos semelhantes, mas seu significado oculto é 
uma sabedoria útil para conhecer as verdadeiras crenças em sua realidade.

Saibas que as alegorias proféticas são feitas de duas maneiras: há alegorias em que cada 
uma de suas palavras tem um significado e há outras em que o conjunto da alegoria é 
que explica o assunto representado. Neste segundo tipo de alegoria virão várias palavras 
que nada acrescentam ao assunto representado, mas que servem para o adorno da ale-
goria, para a organização do discurso ou para ocultar o assunto da alegoria, de modo 
que o discurso siga conforme o sentido exterior da alegoria. Compreendas isto bem.

Um exemplo da primeira espécie de alegoria profética é encontrado na passagem “E 
eis que uma escada estava postada na terra etc.” (Gênesis 28:12). A palavra “escada” 
indica um assunto; as palavras “postada na terra” indicam um segundo assunto; as 

27	 “Reticular”	quer	dizer	que	tem	forma	de	rede.
28	 A	tradução	da	Torá	realizada	por	Onkelos.	
29	 Duplo	sentido.



I N T R O D U Ç Ã O     3 5

palavras “e seu topo chega aos céus” indicam um terceiro assunto; “anjos de Deus” 
indica um quarto assunto; “sobem” indica um quinto assunto; “descem” indica um 
sexto assunto; e “o Eterno estava acima dela” (ibid. 28:13) indica um sétimo assunto, 
de modo que cada expressão acrescenta um significado ao conjunto da alegoria.

Um exemplo da segunda espécie de alegoria profética se encontra na seguinte pas-
sagem: “Pois da janela da minha casa eu olhei pela minha ventana e vi muitos tolos, 
e distingui, entre os jovens, um que era desprovido de entendimento, passando pela 
praça pública em um canto, e que seguia no caminho de sua casa. No crepúsculo, 
quando o dia desapareceu, na escuridão da noite em sua tenebrosidade, eis que uma 
mulher vem ao seu encontro com aparência de prostituta e astuta de coração. Ela é 
agitada e indômita... Às vezes está fora, às vezes pelas ruas... Então, ela o agarrou... 
Sacrifícios pacíficos tenho comigo... Por isso, saí ao teu encontro... Já cobri de tape-
çaria... Já perfumei a minha cama... Venha, vamos nos saciar de amor. Pois o marido 
não está em casa... Ele levou uma bolsa com prata... Ela o seduz por tantas palavras, 
ela o leva com seus lábios falaciosos” (Provérbios 7:6-26).

Toda esta passagem tem o objetivo de nos advertir de que não devemos seguir os pra-
zeres e as paixões corporais. Ele comparou a matéria, que é a causa de todas essas pai-
xões corporais a uma prostituta que, ao mesmo tempo, é uma mulher casada, e sobre 
esta alegoria construiu todo o seu livro. Nós explicaremos, em alguns capítulos deste 
tratado,30 a sabedoria que teve ao comparar a matéria com uma mulher casada e infiel, 
e explicaremos como terminou o seu livro com o elogio da mulher que não é infiel e 
que se ocupa com a ordem de sua casa e com o bem-estar31 de seu marido. Pois todos 
os obstáculos que impedem o ser humano de alcançar a perfeição final, toda deficiên-
cia e todo pecado se incorporam a ele pelo lado da matéria, conforme explicaremos 
neste tratado. E tudo isso é entendido desta alegoria de forma geral, ou seja, que o ser 
humano não deve seguir unicamente a sua natureza animal, isto é, a sua matéria, pois 
a matéria imediata do ser humano é também a matéria imediata dos outros animais.

Após ter te explicado e revelado o segredo desta alegoria, não espero que questiones o 
que se oculta sob as palavras ‘sacrifícios pacíficos tenho comigo, hoje cumpri meus vo-
tos’ (versículo 14), qual sentido está oculto em ‘Já cobri a minha cama com cobertas de 
tapeçaria’ (versículo 16), o que é adicionado ao sentido geral pela observação ‘o marido 
não está em casa’ (versículo 19) e sobre tudo que segue naquele relato. Pois tudo isso 
é a continuação da narrativa conforme o sentido literal da alegoria, pois os detalhes 
descritos são típicos de como acontecem os adultérios e as palavras usadas são seme-
lhantes às palavras que os adúlteros usam para se dirigir um ao outro. Compreendas 
bem o que digo, pois é um princípio muito importante daquilo que pretendo explicar. 

30	 Parte	3:8-9;	Parte	1:17.	Ver	Prof.	Schwartz,	nota	68.
31	 Em	hebraico,	shalom,	paz.



3 6      G U I A  D O S  P E R P L E X O S

Se tu encontrares em algum dos capítulos deste tratado, que expliquei o sentido de cer-
ta alegoria e te chamei a atenção sobre o conjunto de ideias que foi representado, não 
perguntes qual é a explicação de todos os detalhes que se encontram naquela alegoria 
e não tentes achar uma analogia aos detalhes na coisa representada. Isso conduziria 
a uma de duas coisas: ou te faria desviar da intenção da alegoria ou estarias forçado 
a interpretar palavras que não possuem interpretação e que não foram escritas para 
serem interpretadas. Uma imposição como esta te conduzirá à grande tolice presente 
na maioria das escolas do mundo em nossos dias, como verificamos em seus escritos, 
porque cada uma delas tenta encontrar quaisquer significados às palavras cujos autores 
não intentaram a nada do que eles procuram. Tu deves, ao contrário, ter como objeti-
vo, na maioria das alegorias, buscar o entendimento daquilo que foi intencionado que 
conhecesses. Certas vezes, bastará que compreendas por minhas palavras que tal as-
sunto é uma alegoria, mesmo se não explicarmos nada mais sobre ela, pois se souberes 
que é uma alegoria, imediatamente compreenderás para qual assunto está destinada 
aquela alegoria, e minha indicação de que se trata de uma alegoria será como a retirada 
de um obstáculo que se interpõe entre os olhos e um objeto a ser visto.

Recomendação sobre o assunto deste tratado

Se desejas compreender tudo o que este tratado contém de maneira que nada te escape, 
relaciona seus capítulos uns aos outros e tenha como objetivo não somente compreen-
der o significado de cada capítulo em seu significado geral, mas também tenta com-
preender cada palavra que se encontra inserida no discurso, mesmo que tal expressão 
não faça parte do assunto principal do capítulo. Neste tratado, as coisas jamais são 
ditas por acaso, mas tudo é dito com uma grande exatidão e muita precisão, e com o 
cuidado para que não falte alguma explicação sobre as questões obscuras. Nada foi dito 
fora de seu lugar, a não ser quando vem para esclarecer algo em outro lugar. Portanto, 
não me abordes com tuas opiniões preconcebidas, pois me causará danos sem qual-
quer proveito a ti mesmo. Pelo contrário, deves aprender tudo que é necessário apren-
der, e faça deste meu livro um objeto contínuo de teus estudos, pois ele te explicará as 
maiores obscuridades da Torá, que são difíceis a todo ser humano inteligente.

Eu conjuro por Deus, o Altíssimo, todo aquele que ler o presente tratado que não 
comente uma só palavra do mesmo e nem o explique a terceiros a não ser o que está 
claramente explicado nas palavras dos nossos célebres Sábios da Torá que me prece-
deram. Mas o leitor que compreender do meu livro qualquer coisa diferente do que 
os nossos célebres Sábios disseram, não se precipite em me refutar, pois é possível que 
tenha entendido de minhas palavras o contrário do que eu quis dizer, e ele me pre-
judicará em retribuição à minha vontade de lhe ser útil, e “pagará o mal pelo bem”.32

32	 O	Prof.	Schwartz	indica	Salmos	38:21.


