
INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

3

AURO DEL GIGLIO

INICIAÇÃO
AO ESTUDO

DA TORÁ

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:523

Preto



AURO DEL GIGLIO

4

INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ
© 2003 by Auro del Giglio

Textos em hebraico extraídos do livro TORÁ - A LEI DE MOISÉS

© 2001 by Editora e Livraria Sêfer Ltda.

Todos os direitos desta edição reservados à
EDITORA E LIVRARIA SÊFER LTDA.

Alameda Barros, 893   CEP 01232-001   São Paulo   SP   Brasil
tel.: (11) 3826-1366   fax: (11) 3826-4508   sefer@sefer.com.br

Livraria virtual: www.sefer.com.br

Produção, Projeto Gráfico,
Editoração e Edição Final

Edição de Textos
Revisão Final

Digitalização de Imagens
Capa

Fotolitos
 Impressão e Acabamento

capa: “Literature”, tempera and guache on canvas, Marc Chagall, 1920
(State Tret’iakov Gallery, Moscow). Extraído do livro “Marc Chagall and

the Jewish Theater”, Guggenheim Museum, New York, 1992.

Nota: Nas palavras transliteradas, adotou-se o “ch” para o som de “rr”,
como carro em português.

Proibida a reprodução parcial ou total desta obra, por qualquer meio,
sem a autorização expressa da Editora e Livraria Sêfer.

2003

ISBN 85-85583-52-5

Printed in Brazil

Jairo Fridlin
Betty Rojter
Giuliana Bastos
Dagui Design
Ivo Minkovicius
ERJ Informática
OESP Gráfica

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:524

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

5

Dedicamos este livro

a nossos filhos

Eduardo e David

por ocasião de seu Bar-Mitsvá.

Que vocês possam se espelhar no

exemplo de nossos mestres

e conduzir suas vidas

plenas de valores judaicos,

de acordo com as nossas tradições.

Sandra e Auro del Giglio

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:525

Preto



AURO DEL GIGLIO

6

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:526

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

7

ÍNDICE

Prefácio

Introdução

1. O Comentário de Rashi

1ª Aliyá

2. O Targum Onkelos

2ª Aliyá

3. O Midrash

3ª Aliyá

4. O Comentário de Nachmânides

4ª Aliyá

5. O Comentário de Seforno

5ª Aliyá

6. O Comentário de Hirsch

6ª Aliyá

7. O Comentário de Leibovitz

7ª Aliyá

8. A Haftará

Bibliografia

9

13

19

28

37

45

52

57

70

84

103

ifu,v

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:527

Preto



AURO DEL GIGLIO

8

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:528

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

9

PREFÁCIO
tucn

A finalidade deste livro é facilitar ao leitor o estudo da Torá de acordo
com a tradição judaica, revelando a atualidade de sua mensagem em cada
geração desde os tempos do Midrash até os nossos dias. Segundo o judaísmo,
a interpretação da Torá é um processo contínuo realizado por eminentes
rabinos que fazem com que o texto sagrado, aparentemente cristalizado, seja
adaptado à linguagem de cada época e mantenha seu papel de sinalizador
espiritual do povo judeu.

Para demonstrar a perene atualidade deste texto, selecionamos um
comentário representativo das diversas fases da história judaica, cada um
deles escrito por um destacado sábio do período. Estes comentários são
apresentados junto às sete subdivisões (Aliyót) da porção semanal (Parashá)
de Shofetim (Juízes) do Deuteronômio, o quinto livro do Pentateuco.

No decorrer de todo o livro, o leitor encontrará o comentário completo
de Rashi sobre a Parashát Shofetim, traduzido sentença por sentença para o
português, por ser o mais famoso dos comentários da Torá e a melhor fonte
para compreendermos o sentido textual (Peshat) das Escrituras Sagradas.
Recomendamos que o leitor acompanhe o texto em hebraico, se possível,
faça em seguida a leitura da tradução e, numa terceira etapa, se familiarize
com o comentário correspondente escrito por Rashi e, só depois, leia o
outro comentário que compõe o capítulo.

O leitor encontrará ainda notas explicativas cuja procedência é indicada
como sendo do autor (ADG); das edições do comentário de Rashi traduzido
para o inglês e publicado pela Editora Artscroll (YIZH) e do rabino A. M.
Silbermann (AMS). A Haftará (porção suplementar) desta Perashá também
foi incluída, assim como o comentário de Rashi correspondente e um
comentário mais recente, escrito pelo rabino Mendel Hirsch.

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:529

Preto



AURO DEL GIGLIO

10

A tradução do texto hebraico para o português é a do rabino Meir Matzliah
Melamed, publicada na obra “Torá - A Lei de Moisés”, da Editora Sêfer.

O leitor poderá se perguntar por que escolhi a Parashat Shofetim. A razão
é que sua leitura ocorre na mesma data do Bar-Mitsvá de meus filhos Eduardo
e David, para quem escrevi este livro. Se meus filhos e outros leitores
conseguirem extrair deste texto motivação e subsídios para embarcar no
fascinante estudo da Torá, meu esforço estará plenamente recompensado.

São Paulo, Sivan de 5763, junho de 2003.

Auro del Giglio

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5210

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

11

“A Lei (Torá) que nos ordenou Moisés,

herança é para a congregação de Jacob ”

Deuteronômio 33:4

“Lembrai-vos da Lei (Torá) de Moisés,

Meu servo, a quem ordenei, em Horeb,

estatutos e leis para todo o Israel ”

Malaquias 3:22

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5211

Preto



AURO DEL GIGLIO

12

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5212

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

13

INTRODUÇÃO

A NOSSA TORÁ

vnsev

“Nosso Pai, Pai misericordioso que tem compaixão! Tem misericórdia
de nós e dá aos nossos corações entendimento para compreender e
discernir, perceber, apreender e ensinar, observar, praticar e cumprir
todos os ensinamentos de Tua Torá com amor”

Bênçãos matutinas do Shemá, Sidur

Estamos há mais de 3000 anos falando sobre judaísmo. Isto, por si só, já
é um milagre.

Milagre, porque não estamos falando sobre uma civilização que já
desapareceu, como é o caso dos gregos, egípcios ou romanos que, apesar de
seus conhecimentos científicos e artísticos, de seus princípios morais e éticos,
sucumbiram e são, hoje, apenas matéria de interesse histórico. A realidade do
judaísmo é outra. Em cada casa onde se acendem velas de Shabat, onde se faz
um Sêder de Pêssach ou se pratica qualquer outra das Mitsvot (preceitos) a nós
ordenadas, o judaísmo revive e desafia por mais uma geração o destino de
tantas outras nações que desapareceram no tempo.

De onde vem esta força renovadora e indelével que nos permitiu
sobreviver apesar das atribulações e sofrimentos pelos quais passamos ao
longo da nossa história? A resposta é a Torá.

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5213

Preto



AURO DEL GIGLIO

14

“Torá” significa para nós, judeus, os cinco livros de Moisés. O Pentateuco
– Gênesis, Êxodo, Levítico, Números e Deuteronômio – é a parte inicial das
Escrituras Sagradas, que também incluem Juízes, Profetas e demais livros
(Salmos, Eclesiastes, Provérbios etc) que compõem o chamado “Antigo
Testamento” (ver Tabela 1). A palavra Torá tem sido usada também para
definir todo o conjunto do Velho Testamento; entretanto, para nós, neste
livro, o termo se referirá exclusivamente ao Pentateuco.

O Pentateuco divide-se em 54 porções (“perashiyót” ou “parashiyót” no
plural; “perashá” ou “parashá”  no singular), lidas semanalmente a cada  Shabat
(sábado) na sinagoga. Ocasionalmente, duas parashiyót são lidas no mesmo
Shabat. O título de cada parashá deriva da primeira ou da principal palavra de
seu versículo inicial (ver Tabela 2) e cada parashá é dividida em sete partes –
“aliyót” no plural; “aliyá” no singular.  Aliyá, em hebraico, significa subir.
De fato,  para cada uma das aliyót, um indivíduo da comunidade é chamado
para subir ao pódio (“bimá”), onde é feita leitura em voz alta e de forma
cantada diretamente dos rolos de pergaminho da Torá. Os últimos versos da
sétima aliyá são repetidos e designados a uma oitava pessoa, o “Maftir”
(literalmente, “aquele que conclui”), que será incumbida de ler a Haftará –
um trecho dos profetas cujo conteúdo tenha alguma ligação com os temas
lidos naquela porção semanal do Pentateuco.

Foi Moisés quem estabeleceu que se deveria ler uma parashá da Torá nas
manhãs de Shabat e trechos pertencentes à parashá seguinte  durante o serviço
matinal das segundas e quintas-feiras. O escriba Ezra (cerca de 356 a.e.c.) incluiu
a leitura destes mesmos trechos também no serviço de sábado à tarde.

As subdivisões numéricas do texto bíblico em capítulos e versículos que
aparecem nas edições modernas não são judaicas em sua origem e foram
criadas na Idade Média.

ASPECTOS HISTÓRICOS

“Seria impossível convencer um grande número de indivíduos que o
que eles viram é algo que eles realmente não viram. No caso da
Revelação Divina, houve um consenso unânime que estes indivíduos
viram Deus dando a Torá.”

Rabi Iehudá Halevi, em “O Cuzarí”

* “O Cuzarí”, Editora e Livraria Sêfer, São Paulo, 2003.

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5214

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

15

Recebemos a Torá no monte Sinai no ano 2448 do calendário judaico
(1313 a.e.c.), há cerca de 3000 anos. Os judeus chegaram ao monte Sinai no
segundo dia do mês de Sivan. No sexto dia de Sivan, os judeus ouviram os
Dez Mandamentos (Êxodo 20:1) e, no sétimo dia de Sivan, Moisés subiu ao
monte Sinai para receber as Tábuas da Lei que contêm o Decálogo (Êxodo
24:12). Acreditamos que a Torá foi ditada letra por letra, palavra por palavra, de
Deus para Moisés, que as escreveu em um rolo de pergaminho. Portanto, os
cinco livros de Moisés que constituem a Torá são a expressão exata da palavra de
Deus. Acredita-se que tão logo terminava de escrever uma nova parte da Torá,
Moisés adicionava-a às 12 cópias que escreveu para cada uma das 12 tribos do
povo de Israel. A Torá contém, ao todo, 304.805 letras que compõem 79.976
palavras.

Desde então, a Torá é copiada em rolos de pergaminho pelas mãos de
escribas qualificados (“soferim”), que obedecem a rigorosas regras garantindo
a absoluta fidelidade ao manuscrito original e a ausência de erros. Esta prática
milenar assegura a transmissão do texto bíblico de forma precisa, para que as
gerações posteriores também possam tê-lo exatamente como nos foi legado
por Moisés.

Veremos a seguir que isto é a base de muitos dos métodos interpretativos
do texto bíblico que dependem, por exemplo, da justaposição de versículos ou
de palavras específicas no texto, assim como de aparentes redundâncias. É
interessante notar também que a cada letra do alfabeto hebraico corresponde
um valor numérico. Assim, uma outra interessante técnica interpretativa
tradicional depende da eqüivalência numérica das somas dos valores das letras
que compõem as palavras do texto bíblico (Guematria).  Se a ordem das palavras,
a escolha das mesmas e sua exata grafia não tivesse origem Divina ou pudesse
ser mudada ao longo das gerações, tais métodos de interpretação perderiam
completamente seu fundamento.1

1. Uma outra linha de evidência reforça a idéia de que o texto mosaico nos foi legado
exatamente da forma como o conhecemos hoje. Recentemente, pesquisadores israelenses
que estudavam o Pentateuco letra por letra, sem espaços entre as palavras, conseguiram,
através de sofisticados softwares, encontrar determinados intervalos de letras (seqüências
de letras eqüidistantes) de um novo código. Através deste novo código, por eles alcunhado
de “Código da Bíblia”, novas mensagens podiam ser desvendadas dentro do próprio texto
bíblico, incluindo a menção a eventos futuros – como é o caso da palavra Chanucá, que
passou a representar a comemoração do levante dos Macabeus em 164 a.e.c., que se
revoltaram contra o domínio grego sobre a Palestina – fato ainda não ocorrido por
ocasião da escrita da Torá. A estes novos códigos foi aplicado um elaborado tratamento
estatístico para verificar qual seria a probabilidade de sua ocorrência se tais achados

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5215

Preto



AURO DEL GIGLIO

16

Juntamente com a Torá, Moisés recebeu de Deus a Lei Oral, que
complementa a Torá e nos ensina como cumprir os mandamentos. Assim,
por exemplo, a Torá nos ordena “guardar o sábado”. A exata natureza dos
trabalhos proibidos no Shabat, entretanto, nos é dada pela Lei Oral. Sem ela,
a maioria dos mandamentos que nos foram outorgados por Deus e que estão
presentes na Torá seriam incompreensíveis face aos detalhes envolvidos em
seu cumprimento na prática. Mais tarde, esta Lei Oral registrada de forma
escrita no ano 3948 (186 a.e.c.) deu origem à “Mishná”. Posteriormente, em 500
a.e.c., o estudo da  Mishná  gerou debates e explicações nas academias rabínicas
da Palestina e da Babilônia, cujo registro – associado a outros materiais de
cunho histórico, moral, educativo etc. – gerou a “Guemará”. O conjunto
formado pela Mishná e pela Guemará compõem o “Talmud”. O Talmud
Babilônico (ou Talmud Bavli) contém a Guemará redigida pelos sábios das
academias rabínicas da Babilônia, enquanto o Talmud de Jerusalém
(“Ierushalmi”, embora tenha sido escrito na cidade de Tibérias) contém a
Guemará elaborada pelos sábios das academias de Érets Israel.

A Tabela 3 demonstra os eventos mais marcantes da história do povo
judeu e do mundo e sua relação com a compilação das leis escrita (Torá) e oral.

TRADIÇÃO MASSORÉTICA

A transmissão do texto bíblico no tocante à sua vocalização (Nicud) e
entonação (Teamê Hamicra) para leitura em público segue rigorosamente um
conceito conhecido como “Tradição” (Messorá), transmitida de geração em
geração por escribas e autoridades rabínicas. Inicialmente, este conhecimento
era passado de forma oral, mas acabou sendo escrito e adicionado às cópias da

fossem devidos ao acaso. Estes pesquisadores encontraram probabilidades baixíssimas de
que tais associações de letras a intervalos eqüidistantes fossem casuais, o que os levou a
postular que houvesse uma coerência e um nível de organização muito maior e mais
complexo do que o superficialmente aparente no arranjo letra por letra do texto da Torá.
Esta pesquisa, conduzida por renomados investigadores no campo da matemática, estatística
e informática, foi publicada na prestigiosa revista científica Statistical Science (Statistical
Science: A review Journal of the Institute of Mathematical Statistics, vol. 9, número 3, agosto
de 1994, págs. 429-438). O leitor interessado poderá encontrar uma acessível e detalhada
descrição dos princípios estatísticos utilizados por estes investigadores, incluindo alguns
dos resultados destas interessantes pesquisas, no livro de Jeffrey Satinover, “A Verdade
por trás do Código da Bíblia” (Editora Pensamento, São Paulo, 2000).

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5216

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

17

Torá destinadas exclusivamente para estudo – uma vez que não se pode
adicionar nada ao texto presente nos rolos de pergaminho da Torá –, na forma
de notas nas margens laterais e de sinais para entonação situados acima das
letras do texto bíblico. Assim, esta tradição massorética foi cristalizada e
transmitida até os nossos dias. Da mesma forma, no próprio texto sagrado da
Torá, a distribuição do texto bíblico, assim como as formas das letras e dos
espaçamentos entre elas, também deriva desta mesma tradição.

TRADUÇÕES DA TORÁ

A  tradução da Torá para o aramaico, língua dominante  entre os judeus
durante o domínio persa sobre Érets Israel (586-330 a.e.c.), é denominada
“Targum”,  palavra que significa tradução em aramaico. A mais respeitada
destas traduções para o aramaico é o “Targum Onkelos”. Segundo a tradição,
Onkelos, contemporâneo do Rabi Akiva, foi um prosélito que viveu no
segundo século da era comum. Seus mestres teriam sido os rabinos Eliezer
ben Hircanus e Iehoshua ben Chanania. O Talmud (Meguilá 3a) relata que
Onkelos compilou sua tradução da Torá para o aramaico sob a supervisão de
seus dois professores. Naquela época, a Torá era lida nas sinagogas
primeiramente em hebraico e, em seguida, traduzida verso a verso para o
aramaico por um tradutor (“Meturgueman”), de modo que as massas pudessem
entender a leitura das Escrituras Sagradas. Durante o estudo da porção
semanal da Torá, nossos sábios recomendavam que se lesse a versão hebraica,
seguida da parte correspondente do Targum Onkelos e, novamente, a versão
em hebraico que, assim, era estudada duas vezes.

A tradução de Onkelos não é absolutamente literal, apesar de ser das
traduções para o aramaico a que provavelmente mais se aproxima do original
hebraico. Várias das aparentes discrepâncias entre o texto hebraico e o texto
do Targum Onkelos ilustram o entendimento das autoridades rabínicas da
época, constituindo-se assim em uma das mais antigas fontes de exegese
bíblica. Como veremos adiante, muitos dos futuros exegetas, entre eles o
próprio Rashi, utilizaram-se do Targum Onkelos para fundamentar algumas
de suas interpretações.

Posteriormente, a Torá foi traduzida para o grego (Septuaginta), para o
latim (Vulgata) e demais idiomas, tendo por base na maior parte das vezes
edições baseadas na versão grega ou latina, o que distanciou muito o texto do
original hebraico.

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5217

Preto



AURO DEL GIGLIO

18

INTERPRETAÇÃO DA TORÁ

A IMPORTÂNCIA DO HEBRAICO

O hebraico é uma língua conceitual. Tomemos por exemplo a palavra
“Tsedacá”. Em hebraico, ela significa ao mesmo tempo “caridade” e “justiça”.
Daí, podemos apreender uma lição: fazer caridade é, de fato, praticar um
gesto de justiça social. Tal correlação não seria possível sem o uso do hebraico
para o estudo da Torá. Portanto, baseando-se no estudo das raízes de palavras
individuais, assim como das várias palavras que compõem os versos  da Torá,
inúmeros outros níveis de compreensão do texto são explorados pelos vários
exegetas. Desta forma, a tarefa de interpretar a Torá não tem fim, permitindo
a sábios de diversas gerações encontrarem continuamente novos significados
originais para o texto e, assim, guiarem nosso povo espiritualmente ao longo
da história.

Deduzimos, portanto, que é fundamental estudar a Torá no original
hebraico ou, no mínimo, com o texto original ao lado e usar uma tradução
feita de acordo com a leitura clássica do texto bíblico, conforme ensinado
por nossos sábios. Somente desta forma poderemos entender as explicações
sugeridas pelos vários comentadores judeus de todos os tempos.

NÍVEIS DE INTERPRETAÇÃO

O texto da Torá pode ser interpretado em quatro níveis distintos: “Peshat”,
“Rémez”, “Derash” e “Sod”, cujas iniciais compõem a palavra hebraica “Pardes”,
que significa “pomar”.

Peshat corresponde ao nível de interpretação mais básico, ou o significado
textual. Este nível de entendimento é fundamental para o aprofundamento
do estudo e a compreensão do texto nos outros níveis de interpretação. Segundo
nossos sábios, nenhuma interpretação das Escrituras deve ignorar o nível
textual (Peshat). Derash corresponde ao nível homilético, utilizado em
discursos rabínicos de todas as épocas com o propósito de sensibilizar suas
comunidades. Geralmente, os exegetas procuravam explorar a relevância
de mensagens presentes no texto bíblico para um determinado momento
histórico vivido por sua geração. As interpretações da Torá nos níveis de
Peshat e  Derash foram muito mais difundidas devido à sua acessibilidade e
compreensão pela maior parte da população. Já as interpretações baseadas

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5218

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

19

no Rémez (que corresponde ao nível simbólico) e Sod (relativo ao nível
místico e cabalístico) são bem menos difundidas.

O rabino Hilel (20 a.e.c.-20 e.c.) elaborou sete regras de interpretação (ou
derivação) que foram expandidas para 13 pelo rabino Ishamel (primeira
metade do segundo século da era comum) e, posteriormente, para 32 por seu
contemporâneo, o rabino Eliezer. A aplicação destas regras resultou numa
série de leis (“Halachot”) presentes nos livros  “Mechilta”, “Sifri” e “Sifra”,
que compõem a literatura midráshica jurídica, conhecida como “Midrash
Halachá”.2 Já uma série de conteúdos de natureza não legal, mas  sim
homilética e alegórica (simbólica), também baseados no Pentateuco,
encontram-se na literatura midráshica denominada “Midrash Agadá”, em
livros como o “Midrash Rabá”, “Pessicta” e “Tanchumá”.

Para a interpretação textual (Peshat) do texto bíblico, há algumas “chaves de
interpretação” utilizadas pelos vários exegetas ao longo das gerações. Algumas
destas chaves são descritas pelo rabino Bonchek em seu excelente livro “Studying
the Torah: a Guide to In-Depht Interpretation”. Segundo o rabino Bonchek, elas se
baseiam na relação de uma determinada palavra ou versículo com:

1) O contexto de um determinado trecho bíblico no qual se encontra;
2) As porções do texto bíblico que lhe são contígüas;
3) Outras porções semelhantes do texto da Torá.
Repetições de palavras gerando aparentes redundâncias, bem como a

ordem na qual aparecem as palavras no texto são também analisadas
cuidadosamente com vistas a revelar novas interpretações textuais, pois,
como vimos acima, acredita-se que todas as palavras presentes na Torá e a
ordem na qual aparecem no texto são as mesmas que foram dadas por Deus
a Moisés no Sinai. Quando duas ou mais alternativas de interpretação são
possíveis, costuma-se optar pela mais simples, aquela que  possa explicar um
maior número de dificuldades do texto. Teremos a oportunidade de conhecer
algumas destas chaves no decorrer deste livro.

OS EXEGETAS

Do que vimos acima, podemos perceber que a primeira fonte de
interpretação do texto bíblico nos foi dada pelos sábios que compilaram o

2. Uma descrição mais detalhada destas regras de derivação encontra-se no livro “Iniciação
ao Talmud” (Editora e Livraria Sêfer, São Paulo, 2000).

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5219

Preto



AURO DEL GIGLIO

20

Pentateuco (Torá)
  1. Gênesis (Bereshit)
  2. Êxodo (Shemot)
  3. Levítico (Vayicrá)
  4. Números (Bamidbar)
  5. Deuteronômio (Devarim)

Profetas (Neviím)
  6. Josué
  7. Juízes
  8. Samuel
  9. Reis
10. Isaias
11. Jeremias
12. Ezequiel
13. Os 12 Profetas

a) Oséias, b) Joel, c) Amos, d) Ovadia, e) Jona, f) Micá
g) Naum, h) Habakuk, i) Zefanias, j) Hagai, k) Zacarias
l) Malaquias

Escrituras (Ketuvim)
14. Salmos
15. Provérbios
16. Job
17. Cântico dos Cânticos
18. Ruth
19. Lamentações
20. Eclesiastes
21. Ester
22. Daniel
23. Ezra-Nehemias
24. Crônicas

TABELA 1

OS 24 LIVROS DO TANACH
(ANTIGO TESTAMENTO)

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5220

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

21

TABELA 2

DIVISÃO SEMANAL DO PENTATEUCO

Bereshit (Gênesis)
a) Bereshit
b) Nôach
c) Lech Lechá
d) Vaierá
e) Chaiê Sará
f) Toledot
g) Vaietsê
h) Vayishlach
i) Vaieshev
j) Mikêts
k) Vayigásh
l) Vaichi

Shemot (Êxodo)
a) Shemot
b) Vaerá
c) Bó
d) Beshalách
e) Yitró
f) Mishpatim
g) Terumá
h) Tetsavê
i) Ki Tissa
j) Vaiac’hel
k) Pecudê

Vayicrá (Levítico)
a) Vayicrá
b) Tsav
c) Shemini
d) Tazría

e) Metsorá
f) Acharê
g) Kedoshim
h) Emór
i) Behar
j) Bechucotai

Bamidbar (Números)
a) Bamidbar
b) Nassó
c) Behaalotechá
d) Shélach
e) Côrach
f) Chucat
g) Balac
h) Pinechás
i) Matót
j) Mas’ê

Devarim (Deuteronômio)
a) Devarim
b) Vaetchanán
c) Ékev
d) Reê
e) Shofetim
f) Ki Tetsê
g) Ki Tavô
h) Nitsavim
i) Vaiêlech
j) Haazínu
k) Vezot Haberachá

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5221

Preto



AURO DEL GIGLIO

22

DATAS E EVENTOS SIGNIFICATIVOS DA HISTÓRIA JUDAICA E MUNDIAL
C

al
en

dá
ri

o
C

al
en

dá
ri

o
O

s 
5 

li
vr

os
E

ve
n

to
s 

m
ar

ca
n

te
s

E
ra

s 
h

is
tó

ri
ca

s
Ju

d
ai

co
C

o
m

u
m

d
e

M
oi

sé
s

da
 h

is
tó

ri
a 

ju
da

ic
a

co
rr

es
p

on
d

en
te

s
 0

37
61

 A
E

C
G

ên
es

is
 0

 -
 2

30
9

E
ra

 d
o 

C
ar

vã
o3

71
6-

31
00

 A
E

C
25

0
25

11
 A

E
C

50
0

32
61

 A
E

C
E

ra
 d

o 
B

ro
n

ze
 3

10
0-

12
00

 A
E

C
75

0
30

11
 A

E
C

10
00

27
61

 A
E

C
12

50
25

11
 A

E
C

15
00

22
61

 A
E

C
D

il
úv

io
 1

65
6

17
50

20
11

 A
E

C
P

at
ri

ar
ca

s 
19

48
-2

25
5

To
rr

e 
de

 B
ab

el
 1

99
6

20
00

17
61

 A
E

C
22

50
15

11
 A

E
C

Ê
xo

do
 2

33
2-

24
48

Ê
xo

do
 2

44
8 

/ 
To

rá
 n

o 
Si

n
ai

 2
44

8
L

ev
ít

ic
o 

24
49

N
úm

er
os

 2
44

9-
24

88
P

ro
fe

ta
s 

e 
E

sc
ri

tu
ra

s 
24

88
 -

 3
22

0
D

eu
te

ro
n

ôm
io

 2
48

8
Sa

n
'h

ed
ri

n
 2

44
8-

41
20

E
ra

 d
o 

F
er

ro
 1

20
0-

58
6 

A
E

C
25

00
12

61
 A

E
C

27
50

10
11

 A
E

C
C

on
st

ru
çã

o 
do

 P
ri

m
ei

ro
 T

em
pl

o 
29

28
30

00
76

1 
A

E
C

Im
pé

ri
o 

P
er

sa
 5

86
-3

30
 A

E
C

32
50

51
1 

A
E

C
D

es
tr

ui
çã

o 
do

 P
ri

m
ei

ro
 T

em
pl

o 
33

38
C

on
st

ru
çã

o 
do

 S
eg

un
do

 T
em

pl
o 

34
08

Im
pé

ri
o 

H
el

en
is

ta
 3

30
-6

3 
A

E
C

35
00

26
1 

A
E

C
D

es
tr

ui
çã

o 
do

 S
eg

un
do

 T
em

pl
o 

38
38

Im
pé

ri
o 

R
om

an
o 

63
 A

E
C

-3
95

 E
C

37
50

11
 A

E
C

M
is

hn
á 

39
48

40
00

23
9 

E
C

Im
pé

ri
o 

B
iz

an
ti

n
o 

39
5-

14
53

 E
C

42
50

48
9 

E
C

Ta
lm

ud
 B

ab
il

ôn
ic

o 
42

60
Im

pé
ri

o 
M

uç
ul

m
an

o 
63

2-
13

00
 E

C
45

00
73

9 
E

C
47

50
98

9 
E

C
50

00
12

39
 E

C
Im

pé
ri

o 
O

to
m

an
o 

13
00

-1
91

8 
E

C
52

50
14

89
 E

C
Sh

ul
h

an
 A

ru
ch

 5
31

6
55

00
17

39
 E

C
57

50
19

89
 E

C
Is

ra
el

 1
94

8

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5222

Preto



INICIAÇÃO AO ESTUDO DA TORÁ

23

Talmud (“Tanaim” e “Amoraim”), as quais estão presentes tanto no texto
talmúdico propriamente dito (Mishná e Guemará) quanto na literatura
midráshica (Midrash Agadá e Midrash Halachá) e na “Beraita” e na “Tossefta”,
que são textos adicionais não incluídos no Talmud ou no Midrash.

A seguir, destacam-se os comentários dos “Gueonim”, eruditos líderes das
academias rabínicas babilônicas e de outros renomados centros de estudos
judaicos. Entre os comentários dos Gueonim, destacam-se os do rabino Saádia
Gaon (882-842), Ibn Ezra (1089-1164), Rashi (1040-1105), Baal Haturim (1270-
1343), Nachmânides (1194-1270) e Efraim Salomon ben Aaron de Luntshits
(1550-1619), autor do comentário “Keli Iacar”. O comentário de Rashi é o mais
famoso por sua concisão, simplicidade e clareza, como veremos adiante.

No período moderno, destacamos os comentários dos rabinos Seforno
(1470-1550), Malbim (1809-1879), Hirsch (1808-1888)  e, mais recentemente,
da erudita Nehama Leibovitz (1905-1997). Nos próximos capítulos,
conheceremos alguns dos comentários destes luminares.

A ESTRUTURA DE UMA EDIÇÃO CLÁSSICA DA TORÁ

Durante os últimos séculos, foram impressas inúmeras edições da Torá.
Nelas, o texto bíblico sempre vem acompanhado de seus comentários mais
elucidativos e famosos, feitos por vários sábios das gerações passadas, além
das antigas traduções para o aramaico (“Targum”). A Figura 1 ilustra uma
destas edições clássicas da Torá em hebraico, denominada “Micraot Guedolot”,
que contém alguns dos comentários mais consagrados. Apesar do título
“Micraot Guedolot” ter se mantido até hoje em várias das edições mais
modernas da Torá em hebraico, a primeira delas data de 1516 e foi elaborada
em Veneza pelo editor cristão Daniel Bomberg.

Além do Targum Onkelos e dos exegetas Rashi, Ramban e Seforno, a
Figura 1 traz os seguintes comentaristas:

Toldot Aharon: comentário do século 16, escrito por Aaron de Pesaro,
abastado negociante italiano que se baseia nas passagens da Bíblia citadas
no Talmud Babilônico.

Siftê Chachamim: comentário explicativo ao comentário de Rashi,
escrito por Shabetai Bass (1641-1718).

Abraham Ibn Ezra: (1089-1164) poeta, gramático, médico, filósofo,
astrônomo e comentarista bíblico espanhol.

Avi Ezer: comentário do século 18, escrito por Shlomo Hacohen de
Lissa sobre o Ibn Ezra.

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5223

Preto



AURO DEL GIGLIO

24

Figura 1

 PÁGINA DE UMA EDIÇÃO “MICRAÓT GUEDOLOT”

R
as

hi
Si

ft
ê

C
ha

ch
am

im

Ib
n 

Ez
ra

R
am

ba
n

A
vi

 E
ze

r
Se

fo
rn

o

To
ld

ot
 A

ha
ro

n

Ta
rg

um
O

nk
el

os

  
  

Li
vr

o 
  

C
ap

ít
ul

o 
  

Pa
ra

sh
á 

  
  

 P
ág

in
a

Te
xt

o 
da

 T
or

á

iniciaçao_tora2.P65 15/7/2003, 14:5224

Preto




