
Chaim Kramer
com Avraham Sutton



Título original em inglês: Anatomy of the Soul

Copyright © 1998 by Breslov Research Institute, Jerusalem, Israel

 
Direitos reservados à

EDITORA E LIVRARIA SÊFER LTDA.

Alameda Barros, 735   CEP 01232-001  São Paulo  SP  Brasil

tel.: (11) 3826-1366   fax: (11) 3826-4508   sefer@sefer.com.br

Livraria virtual: www.sefer.com.br

Nota: Nas palavras transliteradas, adotou-se o “ch” para o som de “rr”,  
como carro em português.

Observação: Os textos bíblicos foram extraídos da  
BÍBLIA HEBRAICA, Editora e Livraria Sêfer Ltda., 2006

Proibida a reprodução total ou parcial desta obra,  
por qualquer meio, sem a autorização expressa da  

Editora e Livraria Sêfer Ltda.

2008

ISBN 978-85-85583-82-8

Printed in Brazil

Tradução

Projeto gráfico e capa

Editoração eletrônica

Impressão

Claudia Melbergier Caon

Dagui Design

Editora Sêfer

Prol Editora e Gráfica



7

Estrutura do Livro

Anatomia da Alma analisa a representação bíblica do homem 
como um ser criado à “imagem de Deus”. As ideias principais do livro 
são extraídas dos ensinamentos do grande mestre chassídico Rebe 
Nachman de Breslav (1772-1810) e de seu discípulo mais próximo, o 
Reb Natan (1780-1844). A obra apresenta uma descrição da anatomia 
humana com seus análogos espirituais essenciais, com a finalidade de 
encorajar o leitor a realizar seu pleno potencial por meio da percepção 
do corpo como um templo para a alma. Seguimos a prática usual de 
dividir o corpo de acordo com sistemas fisiológicos, como faz a maioria 
dos livros de anatomia. No entanto, estruturamos nossa abordagem 
específica em conformidade com a nossa intenção de examinar a 
essência espiritual da anatomia humana.

A parte 1 introduz a noção de “anatomia espiritual”, tomando a 
representação bíblica de Adão como protótipo de toda a humanidade. 
Discute também os conceitos de Adão no Jardim do Éden, a ingestão 
do fruto proibido da árvore do conhecimento do bem e do mal, a 
subsequente expulsão do Éden e o que ela significa para nós na 
atualidade.

A parte 2 detalha a necessidade do corpo e da alma de funcionarem 
juntos e em harmonia. A criação da alma e do corpo, sua interdependência 
e características fundamentais são discutidas aí. Muitos dos conceitos 
cabalísticos empregados em nosso texto são introduzidos nesta 
seção.

Na parte 3, começamos a investigar a constituição interna do corpo. 
Como será claramente demonstrado, o caráter da pessoa está enraizado 
na circulação sanguínea e no sistema digestório. Portanto, estes sistemas 
e órgãos serão analisados primeiro, para que possamos entender como 
os traços básicos de nossa personalidade se desenvolvem durante a 

Estrutura do Livro



8 Anatomia da Alma

infância. Explicaremos, por exemplo, as fontes da ira e da arrogância, e 
como se originam a avareza, a gula e a luxúria.

Em seguida, nas partes 4, 5 e 6, apresentamos os órgãos que podem 
ser usados para combater os desejos mais vis do homem. Entre eles, 
incluem-se os componentes do sistema nervoso central e os órgãos 
contidos na caixa torácica (o coração e os pulmões – sedes do intelecto 
e das emoções), que possuem os meios pelos quais o indivíduo pode 
aprender a compreender-se.

A parte 7 trata do sistema nervoso periférico, ramos do intelecto que 
nos dotam do potencial para controlar os próprios desejos e sublimá-
los para nosso benefício espiritual.

Na parte 8, a discussão se concentra no sistema locomotor, que nos 
habilita a subir a escada espiritual, cada um de acordo com as suas 
habilidades singulares.

Na parte 9, examinamos o sistema reprodutor e abordamos, do ponto 
de vista espiritual, a pureza sexual, relações conjugais, concepção, 
gravidez e parto.

Finalmente, a parte 10 trata de questões como as razões pelas 
quais Deus viu a necessidade de criar o homem com um corpo físico e 
necessidades físicas, o propósito da morte e a ideia de recompensa final, 
o mundo vindouro, que pode ser experimentado mesmo neste mundo, 
pelo simples direcionamento de nossos esforços para a superação das 
aspirações materiais.

O apêndice A apresenta o texto completo da história “O Filho do Rei e 
o Filho da Criada”, usada pelo Reb Natan como guia para o entendimento 
das respectivas funções de nossa natureza física e espiritual. O apêndice 
B enumera as mitsvót específicas que se relacionam com os vários 
órgãos e membros, com base no Sêfer Charedim. O apêndice C define 
em que sefirot se enraízam as características do homem, para que 
ele possa, da melhor maneira, empenhar-se por alcançar sua imagem 
Divina, trazendo um resumo dos ensinamentos do Tômer Devorá. O 
apêndice D contém diagramas e outras representações visuais que 
ilustram os conceitos cabalísticos empregados em nosso livro.

[Esta edição em português apresenta ainda um apêndice E com o 
texto completo do Ticun Clali – N. E.]



9

Índice

Estrutura do Livro ...........................................................................     7

Prefácio ........................................................................................... 15

PARTE 1: A ALMA DA ANATOMIA

1. “À Imagem de Deus”  ................................................................ 21

O que é a Torá? 21; Torá e Anatomia 22

2. No Jardim do Éden	 .................................................................... 25

PARTE 2: CORPO E ALMA

3. Deus e a Alma ............................................................................ 31

Deus e Seus Nomes 32; Deus e a Alma Humana 36; O Espaço Esvaziado 
38; Cinco Olamot e Dez Sefirot 39; Cinco Partsufim e Dez Sefirot 40; 
As Três Colunas 41; O Corpo Cósmico 42; Cinco Níveis da Alma 43; A 
Analogia do Vidreiro 44

4. O Corpo: uma Vestimenta com Duplo Propósito  ..................... 47

Os Quatro Elementos 48

5. Traços de Caráter Positivos e Negativos	.................................. 52

Os Quatro Servos 53

6. O Paradoxo de Corpo e Alma .................................................... 57

“Façamos o Homem...” 59; Bom Conselho 60

PARTE 3: O SISTEMA DIGESTÓRIO

7. Introdução ................................................................................. 67

8. O Processo de Purificação	 ......................................................... 70

Paciência 72; A Carruagem de Deus 74; Maravilha das Maravilhas 76

9. A Circulação Sanguínea ............................................................. 77

O Batimento Rítmico 78; Sangue “Quente” 79; Vitória ou Verdade 81; A 
Via Principal para o Arrependimento 83; “Eu Serei” 85; Um Circuito de 

Índice



10 Anatomia da Alma

Alegria 86; Recicle-se e Retorne 87; O Álcool e a Árvore do Conhecimento 
89; Exame de Sangue 90

10. Alimentação: o Exílio no Egito ................................................ 91

A Boca, os Dentes e o Estômago 93; “O Estômago Dorme” 95; Sonhos 
Doces 97; Comer como Mitsvá 98; Comer com Consciência 99; 
Alimento Espiritual 100

11. O Fígado, a Vesícula Biliar e o Baço ...................................... 103

Introdução 103; Escravidão no Egito 105; O Fígado 107; Ira e Orgulho: O 
Elemento Fogo 109; Orgulho e Humildade 110; Ira e Irritabilidade 111; 
Amor e Ódio 112; A Vesícula Biliar 113; Um Pouco de Amargo(r)... 114;  
... e Paz 115; O Baço 115; A Sede da Depressão 115; Avareza: Obsessão 
e Inveja 116; O Baço Ri 117

12. Purificação de Corpo e Alma ................................................. 120

Sangue, Suor... 120; ... e Lágrimas 122; Esaú versus Lea 122; Os 
Rins 123; A Árvore do Conhecimento 124; O Resultado “Final” 126; 
Confiança 127

13. Revisão .................................................................................. 129

PARTE 4: O SISTEMA NERVOSO CENTRAL

14. Introdução ............................................................................. 133

O Sistema Nervoso Central 134; Os Mochin: uma Visão Cabalística 
135; Kéter: a Coroa 137; Chochmá (Sabedoria) e Biná (Entendimento) 
138; Dáat (Conhecimento) 140; Criação: o Centro Nervoso 142

15. Intelecto Fiel .......................................................................... 144

Jacob e Esaú 146; O Verdadeiro Intelecto 147; Intelecto Transcendente 

e Imanente 148; Naassê Venishmá 149

16. Kéter: o Crânio ....................................................................... 152

A Escada Espiritual 152; Kéter e a Paciência 155; As Nove Câmaras 

156; Ratson (Vontade) 159; A “Vontade das Vontades” 160

17. Pensamento e Imaginação .................................................... 163

O Amalec Interior 163; O Poder do Pensamento 165; Um Pensamento 
que Produz Humildade 166; Imaginação ou Ilusão 168; Imaginação: a 
Ponte entre o Físico e o Espiritual 169; Angelical ou Demoníaco 170; 
As Câmaras das Trocas 172

18. Chochmá e Biná ..................................................................... 174

A Metrópole de Roma 175; Mente Aberta ou Estreita? 176; Memória: 
Recordação do Futuro... 178; ... e Esquecimento do Passado 180; O Sonho 
do Faraó 182; Criação Ex Nihilo 183; Noticiário 24 Horas por Dia 184



11

19. Dáat: o Templo Sagrado ........................................................ 185

Dáat: o Tronco Cerebral e a Coluna Vertebral 186; Aiê? e Meló: 
Esperança, Não Desespero 187; Os Três Compartimentos 189; A 
Árvore do Conhecimento: Bem e Mal 191; Doença Mental... 193; ... 
e Remédios Sugeridos 195; Depressão ou Alegria 197; A Abertura do 
Mar 198; Dáat: o Templo Sagrado 201

PARTE 5: O SISTEMA CIRCULATÓRIO

20. A Caixa Torácica ...................................................................... 207

A Carruagem de Deus 208

21. Tsimtsum: o Espaço Esvaziado ............................................... 210

O Paradoxo da Criação 211; Parada Cardíaca 216; Remédio para o 

Coração: Fé 217; Oração e Hitbodedut: Meditações do Coração 219

22. O Coração Compreensivo ........................................................ 222

Biná (Entendimento) 223; Tratamento para o Coração Congestionado 

225; Divisão e Discórdia 227

23. A Sede da Emoção ................................................................... 230

Jerusalém: Temor Perfeito 231; A Chave do Tesouro 233; Alegria 234; 

Anseio 235; Amor 236

24. O Pulso .................................................................................... 238

A Princesa e o Castelo de Água 241

PARTE 6: O SISTEMA RESPIRATÓRIO

25. Os Pulmões .............................................................................. 249

Um Pulmão Sadio 252

26. A Respiração ............................................................................ 254

O Suspiro 255; A Corda de Segurança 257; O Nariz e a Boca 258; A 
Traqueia e a Laringe: Constrição... 260; ... E Criação 261

27. Ar Puro ..................................................................................... 262

Criação de Almas 263; Poluição Atmosférica 266

28. O Pescoço: Exílio e Êxodo ........................................................ 268

Descida ao Egito 269

29. Som Terapêutico ...................................................................... 272

Voz 273; Canto 273; Terapia da Fala 275; Lashon Hacodesh: A Língua 
Sagrada 276; Mashíach 277; A Terra Santa 278

Índice



12 Anatomia da Alma

PARTE 7: O SISTEMA NERVOSO PERIFÉRICO

30. Introdução ............................................................................... 283

A Cabeça, a Face e a Testa 284; Os Órgãos Sensoriais 284

31. A Menorá de Sete Lâmpadas ................................................... 286

Rosh Hashaná: Tribunais da Mente 287

32. Os Olhos: Janelas para o Mundo ............................................. 291

Providência Divina 293; Foco: o Mundo Vindouro 296; Olhando Além 
297; O Mau-Olhado 298; O Olhar Lascivo 300

33. Audição, Olfato e Paladar ........................................................ 302

As Orelhas 303; “Ele Desperta Meu Ouvido...” 303; Fé nos Sábios 305; 
O Nariz 306; Paciência e Controle 307; O Filtro 308; O “Sentido” da 
Oração 309; Um Olfato Puro 310; O Paladar 311

34. A Face: a Verdadeira Imagem do Homem ............................... 313

A Testa 315; Graça Divina 317; O Êxodo e o Sêder 318

35. Os Pêlos: Portais da Sabedoria ............................................... 320

Os Pêlos: uma Introdução Cabalística 321; Os Portais da Sabedoria 
321; Calvície 323; A Barba 324; A Beleza do Semblante 326; Os Nove 
Atributos de Misericórdia 327; As Peot 330

PARTE 8: O SISTEMA LOCOMOTOR

36. Introdução ............................................................................... 337
O Corpo: uma Visão Cabalística 340; O Tronco 341

37. Carne e Osso ........................................................................... 345

Oração e Ressurreição 349; A Carne 350; O Sentido do Tato 353

38. Os Braços e as Mãos ................................................................ 354

Armas “à Mão”: Oração e Fé 355; Mãos Desvirtuadas, Fé Desvirtuada 
356; O Poder da Criação 357; As “Três Mãos” 359; Canhoto? 360; As 
Bênçãos Sacerdotais 362; Os Dedos 363; A Cura Está nas Mãos 364

39. As Pernas	............................................................................... 367

Andar Altaneiro 371; O Ganha-Pão 373; Dança 374; Iessod, o Tsadic 

377



13

PARTE 9: O SISTEMA REPRODUTOR

40. Introdução ............................................................................... 383
Iessod e Malchut: uma Introdução Cabalística 386; Iessod 389

41. A Aliança de Abrahão .............................................................. 391

A Circuncisão 392; Um Bom Acordo 396; Amor e Casamento 397; 
Shadai: “Há o Bastante!” 401

42. Iessod: o Tsadic ....................................................................... 402

Um Alicerce Sólido... 405; ... Traz Contentamento à Vida 410; Noé e o 
Arco-Íris 414

43. O Remédio Geral ...................................................................... 417

O Remédio Geral (Ticun Clali) 418; Sugestões Úteis 420

44. Malchut: o Princípio Feminino ................................................. 423

A Lei Escrita e a Lei Oral 423; Torá e Oração 424; Fé 426; Fala 427

45. Eva ........................................................................................... 428

O Tesouro 429; Abundância 430; Um Alicerce Puro 432; Renovação: o 
Ciclo Mensal 433; Pureza Familiar 435; Nutrição 437

46. “Frutificai e Multiplicai-vos” .................................................... 441

Dáat 443; Relações Conjugais 447; Concepção 448

47. A Imagem Divina ..................................................................... 450

A Missão 451; O Processo de Purificação 452; Gravidez e Parto 454; 
Exílio e Êxodo 457; Mashíach ou Aborto? 458; E Pluribus Unum 460; 
Paz na Terra 462

PARTE 10: VIDA E MORTE

48. “E Era Muito Bom” ................................................................... 467
O Dia do Juízo 87; Recompensa e Castigo 87

Apêndice A: O Filho do Rei e o Filho da Criada ............................ 475

Apêndice B: O Corpo e as Mitsvót ................................................. 495

Apêndice C: As Sefirot e as Características .................................. 505

Apêndice D: Tabelas e Diagramas ................................................ 511

Apêndice E: Ticun Clali .................................................................. 519

Índice





15

Todos os meus membros proclamarão: Deus, quem é como Tu?

Salmos 35:10

Eu invejo a pessoa sinceramente devota. Pode parecer que ela 
possui mãos, pés e um corpo, como todos os outros, mas na 
realidade ela é algo mais. Tal pessoa decerto tem grande valor.

Rabbi Nachman’s Wisdom 14

O Rebe Nachman de Breslav (1772-1810) foi um dos principais 
mestres chassídicos do fim do século 18 e início do século 19. Sua 
obra-prima é o Licutê Moharan, composto de dois volumes que contêm 
mais de quatrocentas lições. O livro, aclamado por importantes eruditos 
do mundo inteiro, de mestres chassídicos e líderes religiosos leigos a 
professores universitários, é uma coletânea magistral de discursos que 
abarcam todo o espectro da literatura da Torá. A maior parte do material 
apresentado em Anatomia da Alma foi extraída do Licutê Moharan e 
de conversas do Rebe Nachman, assim como do Licutê Halachot, os 
discursos de seu discípulo mais próximo, o Reb Natan (1780-1844).

A Bíblia, o Talmud e o Zôhar estão repletos de histórias de pessoas 
que transcenderam as circunstâncias materiais e até conseguiram 
dominar seu corpo físico. Ao fazê-lo, tornaram-se dignas de santificar 
sua corporeidade, transformando-se em “carruagens” ou “templos” 
da presença de Deus no mundo. Em nenhum outro lugar se encontra 
tamanha riqueza de material que explica como controlar e transcender 
o físico como nos ensinamentos do Rebe Nachman. A começar da 
primeira lição, praticamente todos os seus discursos incluem uma 
discussão de alguma parte da anatomia humana com a descrição do 
poder espiritual que lhe é inerente.

O Rebe Nachman deixa muito claro: Todo indivíduo – não importa 

Prefácio

Prefácio



16 Anatomia da Alma

quem seja – de acordo com o esforço que faz, pode começar 
imediatamente a produzir mudança em sua vida. Ele pode subir a 
escada espiritual e internalizar uma iluminação cada vez maior. Uma 
das visões singulares expressa nos ensinamentos do Rebe é o princípio 
de que as funções do corpo físico e suas contrapartidas na alma estão 
inextricavelmente inter-relacionadas; como veremos, as correlações 
entre o corpo e alma são de fato surpreendentes. Os ensinamentos do 
Rebe Nachman vão do mundano ao sublime, representando a anatomia 
humana como um reflexo do espiritual e mostrando como se podem 
adquirir qualidades verdadeiramente espirituais. Muitas das ideias do 
Rebe, quando explicadas, parecem tão simples que podemos indagar-
nos por que nunca pensamos nelas antes.

É extremamente difícil apresentar a interface entre conceitos físicos 
e espirituais para o leitor que só tem um conhecimento limitado dos 
ensinamentos cabalísticos. Assim, somos muito gratos à Editora 
Moznaim, do Brooklyn, Nova York, por nos ter dado permissão para 
citar trechos do livro Innerspace, do Rabino Aryeh Kaplan. A capacidade 
do Rabino Kaplan de expor os conceitos mais esotéricos em termos 
simples tornou a nossa explanação muito melhor.

Estendo meu agradecimento mais profundo a Avraham Sutton, que 
examinou, diagnosticou, operou e tratou com sucesso a anatomia 
imperfeita do manuscrito. Sua habilidade ímpar de chegar ao coração 
da “matéria” gerou a “forma” deste livro.

Devo minha gratidão mais que sincera a C. Safran, S. C. Mizrahi, 
S. Brand e C. Raphael pela revisão e edição desta obra. Por mais 
incompreensível que fosse o “corpo” de meu texto, eles mostraram uma 
capacidade notável de atingir a “alma” da questão. Que Deus conceda 
Suas bênçãos de boa saúde e prosperidade a eles, suas anatomias 
e seus familiares. Sou muito grato aos Drs. Riphael Rosen e Robert 
Friedman pela orientação e sugestões inestimáveis. Agradeço também 
ao Dr. Noach Bittleman os esclarecimentos sobre a medicina oriental. 
Manifesto ainda minha gratidão aos colegas do Breslov Research 
Institute pela paciência e ajuda no “processo de purificação” do livro, 
que o tornou palatável para o leitor.

Acrescento uma nota especial de franco reconhecimento para 
Seymour Stein, que me apoia há tantos anos. Nossa relação persiste 
há várias décadas, desde quando Seymour era aluno de meu falecido 



17

sogro, o Rabino Zvi Aryeh Rosenfeld, enquanto seus pais me ofereciam 
sua bondade e amizade. Sua intensa dedicação e contribuições 
generosas para o Breslov Research Institute ajudaram a levar a termo a 
produção desta obra e de muitas outras. Somos afortunados por tê-lo 
como amigo verdadeiro, com seu encorajamento sincero e conselho 
honesto. Que Deus estenda Sua benevolência a ele e sua família pelo 
mérito do Rebe Nachman, por quem Seymour tanto se sacrificou, 
concedendo-lhes boa saúde e prosperidade, e que seus queridos pais 
obtenham nachat genuína de Seymour, de sua irmã Ann e de toda sua 
descendência, amém.

Por fim, mas não com menor apreço, agradeço a minha esposa que, 
apesar de ter sido “tirada de minha costela”, manteve-se fiel a meu lado. 
Quando iniciei este livro, ela adoeceu e necessitou de vários meses 
de convalescença. Sou grato a Deus por ter-lhe restituído a saúde, 
com Sua Infinita bondade. Este livro é, portanto, uma expressão de 
minha gratidão, visto que tento retribuir o grande favor que Deus nos 
prestou com esta exposição dos ensinamentos do Rebe Nachman sobre 
anatomia. Que a sabedoria do Rebe nos sirva de guia em nosso anseio 
e busca da Divindade, até que mereçamos experimentá-la.

Quando falava do valor da pessoa sincera, o Rebe Nachman concluiu 
(Rabbi Nachman’s Wisdom 14): “Ainda que o desejo de espiritualidade 
seja muito grande, ele sozinho não é suficiente. A pessoa deve aspirar 
continuamente à efetivação deste bom desejo. Então, mesmo que não 
seja capaz de finalizar a tarefa, ela terá realizado algo valioso com seu 
bom desejo”. O Rebe Nachman também ensinou que a alma está sempre 
encontrando prazeres espirituais novos e maravilhosos. O indivíduo 
deve ter compaixão de seu corpo e compartilhar com ele as conquistas 
da alma (Licutê Moharan I, 22:5).

Que Deus nos conceda clareza para desejarmos com veemência 
e anseio a realização espiritual, iluminando nosso corpo com os 
sucessos de nossa alma. Que em virtude disto a paz se estabeleça no 
mundo e mereçamos ver a vinda do Mashíach, a reunião dos exilados 
e a reconstrução do Templo Sagrado, rapidamente em nossos dias, 
Amém.

Chaim Kramer
Jerusalém, Tevet de 5758

Prefácio





A Alma da 
Anatomia

Parte 1





21

As tradições midráshica e cabalística afirmam que, quando havia 
profecia, a existência de Deus era muito mais evidente do que é hoje. 
Deus falava no coração do homem, o céu estava na terra, o espírito 
permeava a matéria. Na realidade, isso continua sendo verdadeiro. O 
homem ainda está conectado a Deus, a terra ainda está ligada ao céu, e 
a matéria segue sendo permeada por espírito ou energia. Na atualidade, 
sabe-se com certeza até mesmo que a matéria é apenas mais uma forma 
de energia. Entretanto, este fenômeno é profundamente oculto, e a 
humanidade, desesperada, busca um caminho para religar-se a Deus.

O que une Deus e homem, céu e terra, espírito e matéria? Há uma 
ponte para Deus? Existe uma escada pela qual podemos subir ao céu e 
voltar trazendo sua luz para nossa vida aqui embaixo?

Há uma ponte e uma escada. Elas se chamam Torá.

O que é a Torá?
A Torá é um documento escrito que foi recebido e transmitido por 

Moisés no Sinai há pouco mais de 3.300 anos. É também a tradição 
oral que acompanhava esse documento, contendo instruções para o 
entendimento do seu significado básico (porque o texto é extremamente 
conciso e diz muito mais do que se vê de imediato) e o cumprimento 
de seus mandamentos.

A Torá Oral está em consonância com a Torá Escrita de quatro 
maneiras principais, codificadas na palavra hebraica Pardês. Pardês é a 

“À Imagem de Deus”

A Alma da Anatomia

Capítulo 1



22 Anatomia da Alma

fonte da palavra inglesa Paradise (Paraíso, em português – N.T.), que se 
refere ao Jardim do Éden. É também um acrônimo dos quatro níveis de 
entendimento da Torá: Pshat (sentido simples), Remez (alusão), Drash 
(sentido homilético) e Sod (Cabalá; sentido oculto). Juntos, estes quatro 
níveis são as chaves necessárias para a entrada no Paraíso da Torá.

Com estas quatro chaves, a Torá se abre e revela não apenas seus 
próprios segredos, mas também os segredos do universo, da matéria 
(espaço), da história (tempo) e do homem (alma e consciência). Se 
desejarmos ver o que se passa nos bastidores e sondar os mistérios 
da criação e da existência humana, a Torá é o endereço certo, porque 
ela precedeu a criação. Na verdade, a Torá não é nada menos do que 
uma iluminação do que denominamos a Mente de Deus. Ela é a ligação 
conceitual entre Ele e Seu mundo, entre Ele e nós.

Torá e Anatomia

Esta é a Torá, o homem...

                              Números 19:14

É bem sabido que a Torá contém 613 mitsvót (mandamentos; plural 
de mitsvá) (Macot 23b). O significado da raiz do verbo letsavot (ordenar) 
é “ligar”. Quando cumprimos uma mitsvá, estabelecemos uma ligação 
entre nós, assim como o mundo que nos cerca, e Deus.

As 613 mitsvót se dividem em 248 preceitos positivos e 365 
proibições. Estes mandamentos abrangem todos os aspectos de nossa 
relação com Deus, com nossos semelhantes e com toda a existência. 
Por meio deles, Deus forneceu todas as ferramentas necessárias para 
que o homem possa conectar-se a Ele e levar toda a criação a sua 
perfeição máxima.

O corpo humano possui 248 partes, que correspondem aos 248 
mandamentos positivos da Torá, e 365 tecidos conjuntivos, veias e 
tendões, que correspondem às 365 proibições da Torá (Zôhar I, 170b). 
Assim, o homem foi moldado segundo o padrão da Torá. Não só sua 
alma, mas também seu próprio corpo, que aparentemente o impede 
de superar as limitações físicas deste mundo, são “uma Torá”. Através 
desta conexão, ele pode utilizar tudo que está contido no mundo para 
reconhecer e servir a Deus com o seu corpo. Com sua alma, ele pode 
ascender além do mundo material e entrar no campo do espírito. Com 



23

o corpo, ele é capaz de trazer para baixo o espiritual e canalizá-lo para 
o material, criando a perfeição à qual estava destinada a vida humana 
na terra.

A Torá é o elo que permite ao homem fazê-lo. O Reb Natan escreve 
sobre a ligação entre a Torá e o corpo humano (Licutê Halachot, Rosh 
Chodesh 5:6):

Para efetuar uma cura, o médico deve ter conhecimento pleno da 
anatomia humana. Ele precisa conhecer todas as partes do corpo 
– os órgãos, artérias, veias, etc. Deve saber como os órgãos se 
inter-relacionam e dependem uns dos outros. Deve também ter 
consciência de como cada órgão pode ser afetado por todos os 
outros. Então, e somente então, o médico será capaz de entender 
a natureza da doença que ele procura curar. Do mesmo modo, 
a Torá é um corpo de leis, e cada mitsvá representa um “órgão” 
desse “corpo”. Para poder compreender o verdadeiro valor da 
Torá, a pessoa tem de conhecer sua “anatomia” – suas leis e ideais 
– como cada mitsvá se inter-relaciona com as outras como um 
elemento individual integrante de uma Torá inteira.

O Reb Natan continua seu discurso explicando os paralelos entre a 
“anatomia” da Torá e a anatomia humana. Este é um tema central da 
Cabalá, que descreve a conexão entre determinadas partes do corpo e 
certas mitsvót. O Reb Natan escreve em outro lugar que quem entende 
os textos do Zôhar e do ARI notará que todos os mistérios da Cabalá 
falam disso (Licutê Halachot, Minchá 7:22). Duas obras mencionadas 
neste livro, Shaarê Kedushá e Sêfer Charedim, têm essa ideia como 
tema principal (ver também os apêndices B e C).

ab

Apesar de ser corpórea, a forma humana é análoga à Torá e reflete os 
níveis mais altos de espiritualidade. Cada parte do corpo corresponde 
a um conceito espiritual específico, a uma dada mitsvá. Cada órgão e 
cada vaso contém seu próprio poder espiritual. Quando dominados, 
estes poderes podem elevar o homem acima da forma material que 
abriga sua alma. Moisés é o modelo desta elevação. Ele purificou seu 
corpo físico a tal ponto que sua corporeidade foi transformada em 
espiritualidade. A Torá dá testemunho disso quando relata que Moisés 
subiu ao céu e lá permaneceu quarenta dias e quarenta noites sem 
comer nem beber (Deuteronômio 9:9). Outro versículo afirma (ib. 33:1): 

A Alma da Anatomia



24 Anatomia da Alma

“Esta é a bênção com que Moisés, o homem de Deus, abençoou o povo 
de Israel”. Moisés é chamado de “homem de Deus” porque conseguiu 
transformar seu corpo físico num templo Divino para seu espírito 
(Devarim Rabá 11:4).

Assim está escrito (Êxodo 34:30): “Ao descer Moisés do Monte Sinai, 
com as duas tábuas do Testemunho na mão... Moisés não sabia que 
resplandecia a pele de seu rosto por [Deus] ter falado com ele. E Aarão 
e todos os filhos de Israel viram a Moisés, e eis que resplandecia a pele 
de seu rosto, e temeram aproximar-se dele”.



25

Um dos primeiros passos que podemos dar para alcançar a verdadeira 
espiritualidade é nos tornarmos mais conscientes do significado 
espiritual da anatomia humana. Para fazê-lo, temos antes de reconhecer 
a grandeza da alma e aprender como ela se relaciona com o corpo.

O Zôhar (III, 105a, 281a; Ticunê Zôhar 26, p. 72a) afirma que a alma 
está em posição tão mais alta que a do corpo que este é chamado de 
“sapato” em relação a ela. Só a extremidade mais baixa da alma se 
“encaixa” no corpo. Por meio de nosso desejo de aproximação de Deus, 
por meio de nossos pensamentos, emoções, fala e ações, podemos 
trazer aqui para baixo iluminações cada vez mais fortes de nossa 
própria alma. Desta maneira, qualquer um tem a capacidade de fazer 
de seu corpo físico uma carruagem ou um templo para as partes mais 
elevadas da alma, como fez Moisés.

O corpo humano não foi sempre como nós o conhecemos. O corpo 
de Adão era de luz. Ele irradiava Divindade (Bereshit Rabá 20:12) e era 
tão esplêndido que os anjos se enganaram e consideraram adorá-lo 
(ib. 8:10). Mesmo depois de pecar, Adão se manteve um ser espiritual 
envolto num corpo físico que emitia espiritualidade. No entanto, em 
relação a seu nível antes do pecado, e certamente em relação ao nível 
que ele deveria ter atingido, suas ações causaram um obscurecimento 
da Luz de Deus. Seu corpo de luz (cotnot or, onde or se escreve com 
alef, vav, reish, rut), que revelava a alma, solidificou-se e transformou-
se num corpo de pele e epiderme (cotnot or, onde or se escreve com 
áin, vav, reish, rug) que ocultou a alma (ib. 20:12).

Luz (or com alef) e pele (or com áin) correspondem a duas árvores 

No Jardim do Éden

A Alma da Anatomia

Capítulo 2



26 Anatomia da Alma

especiais do Jardim do Éden. Está escrito na Torá (Gênesis 2:8-9): “Deus 
plantou um jardim no Éden, no oriente, e pôs ali o homem que formara. 
Deus fez brotar da terra toda árvore agradável à vista e boa para comer, 
e a árvore da vida estava no meio do jardim, assim como a árvore do 
conhecimento do bem e do mal.” Pouco depois deste trecho, lemos o 
aviso de Deus (ib. 2:17): “Mas da árvore do conhecimento do bem e do 
mal não comerás, pois no dia em que dela comeres morrerás!”

A Torá afirma explicitamente que foi ordenado a Adão que não 
comesse da árvore do conhecimento. De acordo com a Cabalá, a 
proibição incluía a árvore da vida, mas só até o pôr do sol, a chegada 
do primeiro Shabat (cf. Sêfer Halicutim 3, pp. 25-27). Neste momento, 
comer da árvore da vida se tornaria uma mitsvá. Depois de comer dela, 
Adão teria permissão para comer também da árvore do conhecimento, 
porque então ele seria capaz de elevá-la e fazê-la voltar a sua fonte na 
árvore da vida (pois o nível mais alto sempre inclui o mais baixo).

Portanto, foi só para dar a Adão a oportunidade de alcançar a espiri-
tualidade mais elevada que Deus o colocou no jardim com essas duas 
árvores. Ambas foram feitas por Deus, porém, como com tudo que 
há na criação, Ele as formou de modo que representassem energias 
potencialmente opostas ou complementares – dependendo do uso que 
o homem fizesse delas. A árvore da vida correspondia à alma, à espiri-
tualidade. A árvore do conhecimento do bem e do mal correspondia ao 
corpo, mais especificamente ao potencial do corpo de revelar a alma e 
radiar sua santidade ou de ocultar e sufocar a alma. A missão de Adão 
era transformar a árvore do conhecimento em árvore da vida, iluminar 
o corpo com o or (luz) da alma. Ao invés disso, ele fez a alma ser obs-
curecida pelo or (pele) do corpo (ver Licutê Halachot, Orlá 4:2).

Adão foi criado com a capacidade de discernir o bem do mal. Por que, 
então, foi tão tentado pelo mal? Ele ansiava pela sua fonte espiritual. 
Queria conhecer a Deus e perceber Sua presença em tudo e através de 
tudo que há no mundo, até mesmo através do mal.

Mas o homem foi impetuoso. Com uma presunção sutil, ele quis 
ser como Deus, criar mundos. Logo, foi induzido a acreditar que era a 
vontade Divina que ele cometesse a transgressão. Então ele apreciaria 
a Deus! Ou assim ele pensava...



27

Que bom seria se ele tivesse suportado a dor da tentação! Se 
tivesse percebido essa experiência como uma oportunidade de ligar-
se a Deus, de ansiar e clamar para ser salvo da tentação... Se tivesse 
enxergado Deus oculto na angústia dessa provação, visto a árvore da 
vida escondida no interior da árvore do conhecimento...

Mas não, a consciência de Deus, que estivera à espera de efetivação, 
foi nesse momento fortemente comprimida. Adão perdeu sua elevada 
capacidade de profecia. Apartado dos níveis mais altos de sua alma, 
ele teve a sensação de “morte” – “pois no dia em que dela comeres 
morrerás”. Desde então, a missão do homem é buscar o espiritual e 
retornar a sua posição inicial (ver The Breslov Haggadah, p. 12).

ab

A essência do homem é sua alma. Se Adão não tivesse pecado, o 
homem poderia ter uma vida inteiramente espiritual – uma vida plena de 
felicidade, contentamento e pureza. Ele deveria ter vivido para sempre 
– a morte só foi decretada após o pecado. Mas Adão comeu da árvore 
do conhecimento do bem e do mal e assim manchou sua alma pura. Por 
ter sucumbido a seus desejos físicos, ele caiu de nível, foi banido do 
Jardim do Éden e impedido de voltar pela espada que se volvia (Gênesis 
3:24). Nós, seus descendentes, temos de pagar pelos seus atos, e o 
preço é o conflito constante entre as necessidades e desejos do corpo 
e as aspirações da alma.

Esse conflito entre corpo e alma é belamente ilustrado por uma 
das histórias clássicas do Rebe Nachman, “O Filho do Rei e o Filho da 
Criada”, na qual se conta que uma rainha e sua criada deram à luz no 
mesmo instante. A criada trocou as crianças, de modo que seu filho 
cresceu como um príncipe, enquanto o príncipe foi educado na casa 
dos servos. Espalharam-se rumores de que as crianças haviam sido 
trocadas quando nasceram, e assim o verdadeiro príncipe foi banido 
do reino pelo aspirante ao trono. Ele vagou pelo mundo, satisfazendo 
os desejos de seu coração, mas por fim passou a refletir sobre sua 
situação e a questionar seu estilo de vida. “Se não sou o príncipe, eu 
deveria ter sido expulso de meu reino? E se de fato sou um príncipe, 
condiz comigo viver assim?” O príncipe começou a buscar a si mesmo 
– a sua verdadeira identidade – e acabou tornando-se monarca de um 
reino maior do que o que lhe pertencia anteriormente. Numa reviravolta 

A Alma da Anatomia



28 Anatomia da Alma

interessante, o criado, que crescera como príncipe, tornou-se seu servo 
real. (A história completa se encontra no apêndice A.)

O Reb Natan comenta que a espada que se volvia e impedia que Adão 
reentrasse no Jardim do Éden corresponde aos heichalê hatemurot, as 
“câmaras das trocas”. Nestas câmaras, enfrentamos continuamente 
conflitos entre o bem e o mal, a luz e a escuridão, o doce e o amargo 
(cf. Isaías 5:20), cada um deles se mostrando como a opção certa. 
Em suma, essas câmaras representam nossos dilemas em relação à 
própria vida – devemos escolher uma vida material ou espiritual? O 
mal parece ser bom, o que na verdade é escuro apresenta-se como 
claro e apropriado, e o que tem sabor amargo pode tornar-se doce e 
maravilhoso. O material é mau, ou o físico pode ser bom? O espiritual é 
amargo demais ao paladar, ou a experiência espiritual pode ser doce?

O Reb Natan explica que a obscuridade a respeito do bem e do mal 
encontrada nessas câmaras é simbolizada pela troca do príncipe pelo 
servo. Foi essa falta de clareza que provocou os conflitos entre Isaac e 
Ismael, Jacob e Esaú, José e seus irmãos, os judeus e as nações; e é esta 
também a fonte da batalha permanente entre o corpo e a alma.

Adão, ao comer da árvore do conhecimento do bem e do mal, desceu 
a essas câmaras e trocou o que era verdadeiramente bom – uma vida 
de eterno deleite espiritual – pela vida material e temporal da qual 
depende agora a nossa existência. A missão do homem é buscar a 
espiritualidade, distinguir o bem do mal, para poder encerrar seu exílio 
pessoal e reentrar no jardim. É esta a luta incessante de toda alma, em 
cada geração.

Frequentemente, a alma – que é tão elevada em sua fonte – assume 
a identidade de seu ambiente material. Ela se rende e se torna cativa 
dos impulsos materialistas que detêm o poder no momento, como fez 
o príncipe na história. A alma esquece completamente suas origens 
reais, enreda-se na corporeidade e ilude-se quanto à verdade de sua 
existência.

Mas é assim que deve ser?



Corpo e Alma

Parte 2





31

No prefácio, escrevemos que, de acordo com o Rebe Nachman, 
as funções do corpo físico e de suas contrapartidas na alma são 
totalmente inter-relacionadas. O Rebe de fato via a alma em todos os 
aspectos da anatomia. Sua forma de abordar o corpo, portanto, era 
inteiramente espiritual e cabalística. Assim sendo, este capítulo tem o 
objetivo de fornecer uma base de conceitos cabalísticos necessários 
para a compreensão de muitos dos ensinamentos que serão expostos 
neste livro.

A palavra cabalá significa “recebido” e designa um conjunto de 
conhecimentos que foi recebido profeticamente e transmitido com 
exatidão de geração em geração. Um dos princípios fundamentais da 
Cabalá é que tudo que há na dimensão física possui um análogo na 
dimensão espiritual. Com efeito, um dos cognatos da palavra cabalá é 
hacbalá, que significa “paralelismo” ou “correspondência”. Isso provém 
de um antigo ensinamento cabalístico que diz: “Como em cima, 
embaixo; como embaixo, em cima.” Com a finalidade de esclarecer 
esta ideia, costuma-se dedicar a fase inicial do estudo da Cabalá ao 
entendimento de seu complexo sistema de correspondências. Não se 
deve, de maneira nenhuma, pensar que essas correspondências sejam 
mecânicas. Ao contrário, elas nos proporcionam uma visão profunda 
das inter-relações que governam toda a existência e nos levam de volta 
à raiz e fonte de toda a complexidade do Próprio Ser Infinito que criou 
e continua a sustentar a totalidade do holograma interdimensional que 
denominamos “universo”.

Assim, iniciaremos nossa exposição resumida do sistema cabalístico 
considerando o Próprio Deus, a Fonte unitária de toda a existência. Em 

Deus e a Alma

Corpo e Alma

Capítulo 3


