
Tradução de 
Erwin Von-Rommel Vianna Pamplona



Título original:
SEFER YETZIRAH - The Book of Creation
Copyright © 1990, The Estate of Aryeh Kaplan

Publicado primeiramente por Samuel Weiser, York Beach, Maine, USA
como Sefer Yetzirah.

Direitos exclusivos de edição desta obra em língua portuguesa adquiridos pela
EDITORA E LIVRARIA SÊFER  LTDA.

Alameda Barros, 735 – CEP 01232-001 – São Paulo – SP  –  Brasil
Tel. 3826-1366  –  Fax 3826-4508  – sefer@sefer.com.br

Livraria virtual: www.sefer.com.br

Erwin Von-Rommel Vianna Pamplona
Luiz F. Branco
W-Edith
Ivo Minkovicius
Jairo Fridlin
Editora Sêfer e LCT
RR Donnelley
David Zumerkorn

Nota:
Os versículos da Torá foram extraídos da obra 

TORÁ – A LEI DE MOISÉS,
do Rabino Matzliah Melamed, Editora Sêfer, 2001.

 

   

Proibida a reprodução parcial ou total desta obra, por qualquer meio, 
sem a autorização expressa da Editora e Livraria Sêfer.

2002

4ª-Edição Revisada: Março de 2018

ISBN 85-85583-32-0

Printed in Brazil

Tradução, Revisão Técnica

e Editoração Eletrônica

Revisão

Scanner

Capa

Produção

Editora Eletrônica 2018

Impressão e Acabamento

Agradecimento 



SOBRE O AUTOR

O Rabino Aryeh Kaplan foi um erudito mundial-
mente famoso da Torá que produziu mais de cinquenta 
livros em sua breve vida, entre eles Meditation and 
Bible, Meditation and Kabbalah e The Bahir. As obras 
de Kaplan incluem comentários e traduções de antigas 
e obscuras obras de eruditos bíblicos e cabalistas, assim 
como livros aconselhando jovens judeus sobre os méritos 
do estudo e observância. Durante um período foi editor 
da revista “Jewish Life”, traduziu um enorme comentário 
da Torá do Rabino sefaradi Iaacov Culi e produziu uma 
original tradução-comentário dos Cinco Livros de Moisés, 
que chamou The Living Torah, publicada pela Editora 
Moznaim, Israel.

Aryeh Kaplan nasceu no Bronx, Nova Iorque, estudou 
na Yeshivá local e continuou sua educação em Yeshivot de 
Israel. Durante um tempo entrou no campo da ciência e 
foi, por um breve período, o mais jovem físico empregado 
pelo governo dos Estados Unidos antes de devotar sua 
vida ao estudo da Torá. O Rabino Aryeh Kaplan faleceu 
aos 48 anos, em 1983.



ÍNDICE

APRESENTAÇÃO .................................................................................. 15
INTRODUÇÃO ......................................................................................... 17

O Texto .................................................................................................... 19
Autoria ....................................................................................................... 20
O Período Talmúdico ........................................................................... 23
Textos e Comentários ........................................................................... 28

SÊFER IETSIRÁ  
Capítulo 1 .................................................................................................. 35
Capítulo 2 ............................................................................................... 121
Capítulo 3 ............................................................................................... 163
Capítulo 4 ............................................................................................... 181
Capítulo 5 ............................................................................................... 219
Capítulo 6 .............................................................................................. 253

APÊNDICES
Apêndices I: Outras Versões do Sêfer Ietsirá .................................. 279
Versão Curta .......................................................................................... 283
Versão Longa ......................................................................................... 291
Versão Saadia ........................................................................................ 303
Apêndice II: Os 32 Caminhos da Sabedoria .................................. 311
Apêndice III: Os Portões ...................................................................... 317
Apêndice IV: Edições e Comentários .............................................. 333
Edições Impressas ................................................................................ 335
Outros Livros que contêm o Sêfer Ietsirá ........................................ 336
Manuscritos ............................................................................................ 339
Comentários ........................................................................................... 340
Traduções ............................................................................................... 347

NOTAS  ........................................................................................................ 351



APRESENTAÇÃO

O Sêfer Ietsirá é, sem dúvida, uma obra-prima universal. Trata das origens do 
Universo, contém os ensinamentos Divinos que permitem ao iniciado transformar 
pensamento em realidade, letras e números em energia e a energia em matéria. 
É o livro que traz a chave da realização em todos os sentidos.

Como tudo que emana poder, o Sêfer Ietsirá é um livro temido, em parte 
pela dificuldade em interpretá-lo corretamente e, por outro lado, por ser o livro 
da genética do Universo. Isto causa uma considerável inquietação no homem 
contemporâneo, tão acostumado ao ceticismo da atualidade. 

Esta edição brasileira é especial. Primeiro, por ser comentada por um dos 
maiores conhecedores do assunto e, sem dúvida, uma das personalidades mais 
brilhantes que o século XX produziu: o Rabino Aryeh Kaplan Z”L. Este mestre 
conseguiu ser cientista sem perder a fé e místico sem perder a racionalidade. O 
que o torna único é o fato de, aliado aos seus vastos conhecimentos científicos, 
ter uma impressionante erudição e cultura da mística judaica. Quis Deus que 
ele tivesse curto tempo entre nós, mas fica a certeza de que o mundo se tornou 
melhor por que ele passou por aqui. Com sua extrema sabedoria e poder de 
síntese, o Rabino Kaplan conseguiu tornar compreensíveis os mais profundos 
aspectos da prática cabalística. Ele não somente demonstrou conhecimento, mas 
fez transparecer uma coragem extraordinária, ao tornar acessível ao público leigo 
textos ocultos da Cabalá, quebrando tradições que mantinham esta maravilhosa 
ciência sob o véu da superstição e do temor excessivo.   

Esta edição do Sêfer Ietsirá ocupa o lugar que lhe cabe naturalmente por ser 
obra da mais pura pesquisa e da mais valiosa síntese prática. Para o iniciado, será 
uma complementação em sua busca; para o pesquisador da mística será fonte 
preciosa de sabedoria e conhecimento; para o neófito ou leigo, este livro será a 
porta de entrada para os mistérios do Universo. Com o Sêfer Ietsirá em mãos 
inicia-se verdadeiramente o estudo profundo da ciência cabalística.   

Este não é um livro fácil. É o primeiro livro da Cabalá e como todo livro que 
trata dos mistérios do Universo, necessita de pré-requisitos para ser aprendido. 
Destaco sete que considero essenciais: equilíbrio emocional, inteligência normal, 
persistência e determinação, tranquilidade para esperar os resultados, mereci-
mento (que pode ser adquirido pela caridade e reza), e que seja ferramenta de 
estudo de, no mínimo, duas pessoas, já que, devido aos poderosos efeitos das 

APRESENTAÇÃO     15



16     SÊFER IETSIRÁ

meditações, o praticante solitário pode, em dado momento, perder a noção do 
que é realidade e imaginação.

A correta tradução do título desta obra é “Livro da Formação”, mas foi mantido 
o título da edição americana por razões meramente contratuais. Não obstante, o 
título “Livro da Criação” não está totalmente errado porque o propósito final do 
Sêfer Ietsirá é realmente revelar os princípios básicos da Criação do Universo.

Como estudioso do Sêfer Ietsirá, comprovei seu poder no campo material, 
e sei, na prática, que todo o conteúdo deste livro é totalmente realizável. Por 
isso, recomendo enfaticamente que os pré-requisitos acima mencionados sejam 
obedecidos para que os resultados manifestem-se de forma harmônica. 

Esta tradução não foi uma obra solitária. Gostaria de expressar meus sinceros 
agradecimentos à Flavia, minha eterna companheira, aos ouvidos atenciosos de 
Rodolfo Grandi, Henrique Rodrigues, Pedro Renda Júnior, Cesar de Mendes e 
Luiz F. Branco.

Especialmente, agradeço o privilégio de ter sido convidado pelo professor 
Jairo Fridlin para traduzir esta obra única.

E, acima de tudo, obrigado, meu Deus.

Erwin Von-Rommel Vianna Pamplona

NOTA DO EDITOR SOBRE A TRANSLITERAÇÃO

As regras de transliteração adotadas e aplicadas há anos pela Editora Sêfer  visam, antes de 
mais nada, facilitar ao máximo a leitura das palavras hebraicas. Portanto, este sistema não diferencia 
graficamente determinadas letras, como Chaf () e Chet (), que tem som de rr como em carro, 
e utiliza sempre o CH para designá-las. 

O mesmo ocorre com as letras Caf () e Cof (ou Cuf, ), que tem som de C como em carro, 
e utiliza o C para designá-las, exceto na frente das vogais E e I, quando só então utiliza o K, 
resultando assim Ke e Ki.

O H designa a letra Hê (), que tem som aspirado com em “half”em inglês. No final das 
palavras, o som da Hê é mudo e, portanto, não foi transcrito, exceto na palavra Yah.

O R designa a letra Resh (), que tem som de r aberto como em caro, tanto no início como 
no meio ou no fim de uma palavra.

Estas regrinhas foram aplicadas também neste trabalho, de forma geral. Mas como surgiram 
questões que exigiam uma diferenciação gráfica de algumas letras com som similar, fomos obrigados 
a abrir algumas excessões onde isto era indispensável graficamente. Assim, às vezes Q ou K 
aparecem representando a letra Cof (), e Y (ao invés de I) representando a consoante Yod (). 
Ficou insolúvel a diferenciação gráfica entre Sámech () e Sin (), Têt () e Tav ().

Aos leitores que realmente tencionam entender este livro, sugiro algumas lições de hebraico, 
principalmente noções básicas de leitura. A leitura deste livro será completamente diferente.

Por fim, deixo registrada minha admiração e gratidão pelo trabalho realizado pelo tradutor, 
sr. Erwin V. R. V. Pamplona, por sua dedicação e arrojo, dignos de um verdadeiro “iniciado”, e 
isento-o de qualquer responsabilidade quanto à aplicação deste sistema nesta obra.

JF



INTRODUÇÃO     17     

INTRODUÇÃO

O Sêfer Ietsirá é, sem dúvida, o mais antigo e mais misterioso de todos os textos 
cabalísticos. Os primeiros comentários sobre este livro foram escritos no século X, 
e o texto em si é citado como do século VI. Referências ao trabalho aparecem já 
no século I, enquanto a tradição considera sua existência desde os tempos bíblicos. 
Este livro é tão antigo que sua origem não é acessível aos historiadores. Somos 
totalmente dependentes da tradição com respeito a sua autoria.

Igualmente misterioso é o sentido deste livro. Se o autor pretendeu ser 
obscuro, ele foi eminentemente bem-sucedido. É unicamente através da mais 
cuidadosa análise de cada palavra e seu paralelismo na literatura bíblica e 
talmúdica que seu halo de obscuridade começa a ser penetrado.

Há muitas interpretações do Sêfer Ietsirá. Seus primeiros comentadores expe-
rimentaram interpretá-lo como um tratado filosófico, mas seus esforços lançaram 
mais luz sobre seus próprios sistemas que sobre o texto. O mesmo é dito dos es-
forços para encaixá-lo no sistema do Zohar ou dos cabalistas posteriores. Esforços 
para vê-lo como um livro de gramática ou fonética são, todavia, mais discutíveis.

Em geral, a Cabalá se divide em três categorias: teórica, meditativa e mágica.1 
A Cabalá teórica, que em sua presente forma, é baseada fundamentalmente no 
Zohar, trata principalmente da dinâmica do domínio espiritual, especialmente 
os mundos das Sefirot, almas e anjos. Este ramo da Cabalá alcançou seu zênite 
nos escritos da Escola de Safed, no século XVI. Inclui-se nessa categoria a grande 
maioria dos textos publicados.

A Cabalá meditativa trata do uso de nomes Divinos, permutações de letras 
e métodos similares para alcançar estados superiores de consciência. Assim 
entendido, compreende um tipo de ioga. Muitos dos principais textos nunca 
foram publicados, porém permanecem espalhados em manuscritos nas grandes 
bibliotecas e museus. Alguns de seus métodos experimentaram um breve 
renascimento em meados de 1700 com o surgimento do movimento chassídico, 
mas meio século depois eles já haviam sido esquecidos em grande parte.

A terceira categoria da Cabalá — a mágica — está intimamente relacionada 
à meditativa. Ela consiste em diversos sinais, encantamentos e nomes Divinos 
através dos quais se poderá influenciar ou alterar os eventos naturais. Muitas 
de suas técnicas são intimamente parecidas com os métodos meditativos e seu 
êxito pode depender de sua habilidade para induzir a estados mentais onde os 
poderes telecinético e espiritual podem ser canalizados efetivamente. Assim como 
a segunda categoria, os mais importantes textos nunca foram impressos, ainda 
que alguns fragmentos tenham sido publicados. O livro Raziel é um exemplo.



18     SÊFER IETSIRÁ

Um estudo cuidadoso indica que o Sêfer Ietsirá é um texto meditativo com 
fortes insinuações mágicas. Esta posição é apoiada pelas mais antigas tradições 
talmúdicas, as quais indicam que ele poderia ser usado para criar seres vivos. 
Especialmente significativos são os muitos testemunhos e lendas nos quais o Sêfer 
Ietsirá é usado para criar um Golem, um tipo de andróide místico.

Os métodos do Sêfer Ietsirá parecem envolver meditação; e é muito provável 
que tenha sido originalmente escrito como um manual de meditação. Um dos 
maiores filósofos do século XII estabeleceu que o livro não contém Filosofia, 
mas sim mistérios Divinos.2 Isso se torna claro no comentário de um dos maiores 
cabalistas, lsaac o Cego (1160-1236), que enfatiza os aspectos meditativos do 
texto. 

Isto é particularmente evidente em um manuscrito muito antigo do Sêfer 
Ietsirá que data do século X ou antes. O colofão introdutório afirma: “Este é o 
livro das Letras de Abraham, nosso pai, e se chama Sêfer Ietsirá, e quando alguém 
olha (Tsofe) nele, não há limites para sua sabedoria”.3 É oportuno dizer que a 
palavra hebraica “Tsofe” não denota um mero olhar físico, mas sim um insight 
místico-meditativo. Portanto, esta muito antiga fonte apoiaria a posição de que 
o Sêfer Ietsirá foi destinado a ser usado como um texto meditativo (conforme se 
lerá no parágrafo 1:6).

Os comentários que tratam o Sêfer Ietsirá como um texto teórico leem a 
maior parte dele em terceira pessoa: “Ele combinou”, “Ele formou” e assim por 
diante. De acordo com esta leitura, o texto está se referindo à criação realizada 
por Deus. Em muitos casos, entretanto, a forma gramatical se parece muito mais 
com o imperativo.4 O autor está dizendo ao leitor que “combine” e “forme” como 
se ele estivesse realmente dando instruções. Em muitos outros casos, o texto é 
instrutivo e sem ambiguidade, como em passagens quando diz: “se teu coração 
corre, volta ao lugar”, ou “entende com sabedoria e sê sábio com entendimento”. 
Em vez de ter o texto oscilando entre a terceira pessoa e o imperativo, seria mais 
lógico lê-lo todo no imperativo. O Sêfer Ietsirá torna-se, assim, um manual de 
instrução para um tipo muito especial de meditação. Por deferência à maioria dos 
comentários, temo-nos abstido de traduzi-lo no imperativo, mas as implicações 
de tal leitura é discutida no comentário.

No Sêfer Ietsirá temos então o que parece ser um manual de instruções 
que descreve certos exercícios meditativos. Existe alguma evidência de que 
estes exercícios pretendiam fortalecer a concentração do iniciado, e eram 
particularmente efetivos no desenvolvimento de poderes telecinéticos e 
telepáticos. Com estes poderes, alguém seria capaz de realizar façanhas que, 
de fora, pareceriam mágicas. Tudo isto se apoia em referências talmúdicas que 
parecem comparar o uso do Sêfer Ietsirá a um tipo de magia branca.5 No século 
XIII, um importante comentador escreve que, aos estudantes do Sêfer Ietsirá, era 
dado um manuscrito do livro Raziel, um texto mágico que contém selos, figuras 
mágicas, nomes Divinos e encantamentos.6



20     SÊFER IETSIRÁ

AUTORIA

A mais antiga fonte a que o Sêfer Ietsirá é atribuído refere-se ao Patriarca 
Abraham. Já próximo do século X, Saadia Gaon afirma que “os antigos dizem 
que Abraham o escreveu.14 Esta opinião é apoiada por quase todos os primeiros 
comentadores.15 Textos cabalísticos antigos, como o Zohar e Raziel, também 
atribuem o Sêfer Ietsirá a Abraham.16 Igualmente, alguns manuscritos muito 
antigos do Sêfer Ietsirá começam com um colofão que o titula “As Letras de 
Abraham, nosso Pai, que é chamado Sêfer Ietsirá”.17

Isto não significa, entretanto, que todo o livro em sua forma atual tenha sido 
escrito por Abraham. Como Saadia Gaon declarou, os princípios do Sêfer Ietsirá 
foram, em primeiro lugar, ensinados por Abraham, mas, de fato, não se reuniram 
em um livro senão muito depois.18 Outra autoridade faz notar que ele realmente 
não poderia ter sido escrito por Abraham, pois, se assim fosse, certamente teria 
sido incorporado à Bíblia, ou ao menos mencionado nas Escrituras.19 Igualmente, 
quando o Zohar fala dos livros anteriores à Torá, não inclui o Sêfer Ietsirá entre 
eles.20

A atribuição a Abraham se apoia na estrofe final do Sêfer Ietsirá: “Quando 
Abraham... olhou e investigou... teve êxito na criação...” Esta passagem sugere 
claramente que Abraham fez efetivamente uso dos métodos propostos no texto.

Em muitas edições do Sêfer Ietsirá propõe-se como evidência bíblica o 
seguinte versículo: “Abraham foi como Deus lhe havia dito, e Abraham tomou... 
as almas que eles haviam feito em Haran” (Gênesis 12:5). De acordo com alguns 
comentários, isto indica que Abraham usou, de fato, os poderes do Sêfer Ietsirá 
para criar pessoas.21 Este seria o exemplo mais antigo do uso do Sêfer Ietsirá para 
se criar um Golem. De acordo com isso, Abraham teria aprendido como usar 
os mistérios do Sêfer Ietsirá antes que Deus lhe mandasse abandonar Haran.22

Outras autoridades, entretanto, dizem que “fazer almas” se refere a convertê-
las à crença em um Deus único e verdadeiro; esta é também a opinião do Zohar.23 
Alguns comentários tentam reconciliar ambos pontos de vista e explicam que, 
com os milagres realizados mediante o Sêfer Ietsirá, Abraham pôde convencer 
pessoas do poder de Deus, convertendo-as à verdadeira fé.24

A Escritura declara: “as almas que eles haviam feito”, no plural. Isto indicaria 
que Abraham não estava só em seu uso do Sêfer Ietsirá, mas que tinha um 
companheiro. Um Midrash afirma que, se Abraham houvesse se engajado nos 
segredos da criação sozinho, teria ido demasiado longe na emulação de seu 
Criador; assim, ele trabalhou juntamente com Shem, o filho de Noé.25 As fontes 
antigas identificam Shem a Melquisedec, que abençoou Abraham e lhe ensinou 
muitas das tradições primitivas.26

Os mistérios mais importantes do Sêfer Ietsirá são os relativos ao significado 
interno das letras do alfabeto hebraico. Aqui também descobrimos que Abraham 
era um mestre nesses mistérios. Um Midrash nos diz que “as letras não foram 
dadas a nenhum outro senão Abraham.” 27 Como veremos no comentário (1:3), 



INTRODUÇÃO     21     

a organização dos animais, quando Abraham fez sua aliança com Deus, também 
parece estar baseada nos mistérios do Sêfer Ietsirá.

Mais argumentos que vinculam o Sêfer Ietsirá a Abraham encontram-se 
no ensinamento talmúdico de que “Abraham tinha muita astrologia em seu 
coração, e todos os reis do leste e do oeste se apresentaram à sua porta.28 O 
Sêfer Ietsirá é um dos primeiros e mais antigos textos astrológicos e é possível 
que incorporasse os ensinamentos astrológicos de Abraham. O fato de esta 
astrologia estar “em seu coração” também poderia significar que envolveria 
várias técnicas meditativas, como era em verdade o caso com a astrologia 
antiga, e isto também é sugerido pelo Sêfer Ietsirá. Há evidências de que 
esses mistérios foram transmitidos a Abraham por Shem, junto com o mistério 
do calendário (Sod Ha-Ibur).29 Quando Deus se revelou a Abraham, uma 
das primeiras coisas que Deus falou para ele foi para não ser excessivamente 
dependente das predições astrológicas.30

Abraham era também plenamente consciente dos usos mágicos e 
idólatras que podiam desenvolver-se a partir destes mistérios. O Talmud 
nos diz que Abraham tinha um tratado sobre idolatria que constava de 
400 capítulos.31 Há também um ensinamento talmúdico que afirma que 
Abraham ensinou os mistérios sobre os “nomes impuros” aos filhos de suas 
concubinas.32 Isto se baseia no versículo “aos filhos das concubinas, Abraham 
deu presentes, e os mandou embora para as terras do leste” (Gênesis 25:6). 
Estes presentes consistiram em mistérios ocultos, que se estenderam então 
pela Ásia Oriental.

A atribuição a Abraham dos mistérios do Sêfer Ietsirá colocaria sua 
origem no século XVIII antes da era comum. Isto não surpreende muito 
porque textos místicos, como as escrituras védicas, datam desse período, e 
há razão para crer que a tradição mística estava mais avançada no Oriente 
Médio do que na Índia naquela época. Sendo Abraham o maior místico e 
astrólogo de sua época, é natural assumir que ele estava familiarizado com 
os mistérios do antigo Egito e da Mesopotâmia. Afinal, Abraham nasceu lá e 
também viveu no Egito.

O segundo lugar onde aparece o uso do Sêfer Ietsirá é em uma tradição 
sobre os filhos mais velhos de Jacob, que afirma que eles o usaram para criar 
animais e donzelas.33 Quando a Escritura diz que “José levou uma má notícia (a 
respeito de seus irmãos) a seu pai” (Gênesis 37:2), está se referindo a isso. Os 
irmãos de José haviam comido um animal sem matá-lo adequadamente e José 
não sabia que o animal havia sido criado mediante o Sêfer Ietsirá e, portanto, 
não necessitava tal morte. Reportou então que seus irmãos haviam comido 
“carne de um animal vivo”.

Os mistérios do Sêfer Ietsirá foram usados novamente após o Êxodo quando 
os israelitas estavam construindo o Tabernáculo no deserto. O Talmud diz que 
Betzalel foi escolhido para construir este Tabernáculo porque ele “sabia como 
permutar as letras com as quais o céu e a terra foram criados”.34 Tal conhecimento 



22     SÊFER IETSIRÁ

esotérico era necessário, visto que se pretendia que o Tabernáculo fosse um 
microcosmo, traçando um paralelo simultâneo com o Universo, o domínio 
espiritual e o corpo humano.35 Não era suficiente a mera construção de um edifício 
físico. Na construção, o arquiteto tinha de meditar no significado de cada parte 
e imbuí-las com as propriedades espirituais necessárias.

O Talmud deriva tudo isto do versículo onde Deus diz: “Eu chamei por seu 
nome, a Betzalel... e o enchi com o espírito de Deus, com sabedoria, entendimento 
e conhecimento” (Êxodo 31:2-3). “Sabedoria, Entendimento e Conhecimento” 
(Chochmá, Biná e Daát) referem-se a estados de consciência que discutiremos 
extensamente. Tais estados de consciência são obtidos mediante a manipulação 
das letras.

As fontes silenciam acerca do Sêfer Ietsirá até o tempo do profeta Jeremias. 
Aqui novamente encontramos a tradição de que Jeremias queria fazer uso do 
Sêfer Ietsirá, mas, como no caso de Abraham, foi advertido a não fazê-lo sozinho. 
Tomou então a seu filho, Ben Sirá, e os dois, juntos, exploraram os mistérios.36 
Mediante seus esforços, chegaram a criar um Golem, mas não o preservaram.

É possível que tenha havido mais de uma pessoa com o nome Ben Sirá, mas 
o desta tradição era claramente o filho de Jeremias. Há uma tradição curiosa a 
respeito de seu nascimento. Jeremias havia sido abordado por homossexuais na 
casa de banhos e, como consequência, havia experimentado uma ejaculação na 
banheira. Seu sêmen permaneceu sendo viável e, quando sua filha usou depois 
a mesma banheira, foi fecundada por ele, dando à luz a Ben Sirá.37 Ben Sirá era, 
portanto, o filho de Jeremias e de sua filha.

Algumas fontes dizem que seu nome original era Ben Zéra (Filho do Sêmen), 
mas quando este nome tornou-se embaraçoso, mudou-o para Ben Sirá.38 Devido 
à natureza delicada de seu nascimento, ele não chamou a si mesmo “filho de 
Jeremias”. Existe entretanto uma alusão em seu nome, pois Sirá () e Jeremias 
() têm ambos o valor numérico de 271. Autoridades posteriores usaram 
este incidente como prova de que a inseminação artificial não constitui adultério 
ou incesto.39

Estas tradições são de particular interesse, pois existem muitos indícios de 
que Jeremias ensinou estes mistérios a um certo Iossef, filho de Uziel, filho de Ben 
Sirá.40 Existe também ao menos uma fonte que estabelece que Ben Sirá realmente 
ensinou o Sêfer Ietsirá a Iossef ben Uziel.4l O que é mais interessante é que existem 
indícios de que este mesmo Iossef ben Uziel possa ter escrito um comentário sobre 
o Sêfer Ietsirá, ou inclusive uma das primeiras versões do texto em si.42

Isto é importante porque situaria a primeira versão do Sêfer Ietsirá nos 
primeiros anos do Segundo Templo. Esta foi também a época da Grande 
Assembleia, que pôs por escrito alguns dos últimos livros da Bíblia, como Ezequiel, 
por exemplo, encerrando assim o Cânon Bíblico.43 Grande parte do serviço de 
oração regular hebraico foi também composto por esta Assembleia.34 Como 
essas orações, o Sêfer Ietsirá ainda não havia sido escrito, mas apenas ensinado 
de memória.



INTRODUÇÃO     23     

O PERÍODO TALMÚDICO

No período talmúdico acontece a transição da tradição para a história. 
Encontra-se no Talmud uma menção real do Sêfer Ietsirá e, embora não 
seja absolutamente certo que seja idêntica à nossa versão, tampouco existem 
verdadeiras razões para duvidar que ambos os textos sejam os únicos e os mesmos. 
Na época talmúdica, o Sêfer Ietsirá começou como um ensinamento oral e, com 
o tempo, foi colocado em forma de livro e usado pelos sábios.

A primeira referência de tal uso implica a Rabi Iehoshua (ben Chanania), um 
sábio líder do primeiro século. Atribui-se a ele a afirmação: “Posso pegar sucos 
e abóboras e, com o Sêfer Ietsirá, convertê-los em belas árvores. Elas, por sua 
vez, produzirão outras belas árvores”.45 Ainda que a frase “com o Sêfer Ietsirá” 
não apareça nas edições impressas do Talmud de Jerusalém, esta se encontra 
em manuscritos.

A referência a Rabi Iehoshua é muito significativa. Ele foi um dos cinco 
principais discípulos de Raban Iochanan ben Zacai (47 a.e.c. - 73 d.e.c), líder 
de todos os judeus depois da destruição do Templo e reconhecido conhecedor 
em todas as artes ocultas.46 Rabi Iehoshua foi o principal discípulo de Raban 
Iochanan nos mistérios da “Mercabá” (Carruagem) e este último alcançou a fama 
de ser o maior conhecedor de seu tempo no oculto.47

Isto também lança luz sobre outra personalidade mística importante. 
Segundo outra fonte antiga, Rabi Iehoshua também recebeu a tradição de Rabi 
Nechunia ben HaCaná, líder da escola que produziu o Bahir. No Sêfer Há-Taguin 
encontramos que a tradição a respeito do significado místico das coroas (Taguin) 
sobre as letras hebraicas foi transmitida da seguinte maneira: “Menachem passou 
a Rabi Nechunia ben HaCaná, Rabi Nechunia ben HaCaná deu-a a Rabi Elazar 
ben Arach, Rabi Elazar ben Arach transmitiu-a a Rabi Iehoshua que, por sua vez, 
passou-a para Rabi Akiva”.48

Rabi Elazar ben Arach é mais conhecido como o maior discípulo de Raban 
Iochanan ben Zacai.49 Sabe-se também que aprendeu os mistérios da “Mercabá” 
de Raban Iochanan.50 Vemos da tradição anterior que também aprendeu de Rabi 
Nechunia, possivelmente depois de deixar Raban Iochanan. O Talmud relata que 
Rabi Elazar foi viver junto ao rio Dismas, na cidade de Emaús.51 Sabe-se também 
que Emaús era o lugar de Rabi Nechunia e um centro geral de ensinamentos 
cabalísticos.52 É muito provável que Rabi Elazar tenha se envolvido tanto com o 
misticismo que, como o Talmud reporta, perdeu sua compreensão em matérias 
legais.

Também é significativo o fato de Rabi Nechunia ter recebido a tradição 
de Menachem. Sabe-se que Rabi Nechunia era o principal místico do século 
I, assim como colega de Raban Iochanan ben Zacai.53 Não se tem dados, 
entretanto, sobre quem foram seus mestres. Do Sefer HaTaguin aprendemos 
que Rabi Nechunia aprendeu ao menos alguns dos mistérios de Menachem, 
que serviu como vice-presidente do San’hedrin (Corte Suprema) sob o mandato 



24     SÊFER IETSIRÁ

de Hilel. Quando Menachem demitiu-se de seu cargo, Shamai foi designado 
em seu lugar.54

A maioria das autoridades identificam este indivíduo como Menachem, o 
Essênio, citado por Josefo.55 Em certa ocasião, Menachem viu Herodes ainda 
criança e profetizou que ele chegaria a ser Rei. Por causa disso, quando Herodes 
ascendeu ao trono, honrou a Menachem e aos demais essênios. Devido a seu 
relacionamento com Herodes, Menachem não pôde manter sua posição no 
San’hedrin.

Se aceitarmos a tradição anterior, Nechunia ben HaCaná poderia ter recebido 
ao menos algo do conhecimento místico de Menachem, o Essênio, o que indicaria 
que os essênios eram entendidos nas artes místicas, e que as ensinaram ao menos 
para alguns dos mestres talmúdicos. Josefo afirma que os essênios faziam uso dos 
nomes angélicos e que podiam predizer o futuro mediante diversas purificações e 
métodos dos profetas.56 O que é mais significativo é que Josefo também identifica 
os essênios com os pitagóricos.57 Devido ao fato de o Sêfer Ietsirá aparentemente 
conter alguns elementos que lembram as técnicas dos pitagóricos, é possível que 
o texto tenha sido preservado pelos essênios durante o período que precedeu 
ao Talmud.

Rabi Elazar ensinou a tradição relativa às coroas sobre as letras a Rabi 
Iehoshua que, por sua vez, transmitiu-a a Rabi Akiva (12-132 d.e.c). Rabi 
Akiva sobressaiu-se nesta área e o Talmud assinala que ele podia derivar 
muitos ensinamentos importantes destas coroas.58 Também recebeu a tradição 
da “Mercabá” de Rabi Iehoshua, assim como outros conhecimentos ocultos 
importantes.59 Não resta dúvida que, em seu tempo, Rabi Akiva foi considerado 
o maior de todos os conhecedores do domínio místico.60 Rabi Shimon bar Iochai, 
autor do Zohar, foi discípulo de Rabi Akiva.

Não é de causar surpresa que algumas fontes atribuam a autoria do Sêfer 
Ietsirá a Rabi Akiva.61 A maioria dos primeiros textos talmúdicos tiveram sua 
origem em Rabi Akiva, que os transmitiu oralmente de uma forma bem definida.62 
Ainda que esses livros não fossem escritos, haviam sido compostos por Rabi Akiva 
e era a sua redação que era ensinada oralmente.

Naquele tempo, existia a regra de que a tradição oral fosse recapitulada 
exatamente, palavra por palavra, precisamente como havia sido dada. A norma 
era: “Alguém deve sempre repassar as palavras precisas de seu mestre.” 63 E 
cada mestre proporcionaria assim um programa de estudo que seus discípulos 
memorizariam palavra por palavra. No campo legal isto era conhecido como 
a “Primeira Mishná”.64 É possível que Rabi Akiva também tenha produzido 
um texto oral do Sêfer Ietsirá para que seus alunos do conhecimento místico o 
memorizassem. Além disso, suas notas pessoais podem ter sido guardadas.

Neste respeito, o Sêfer Ietsirá não teria sido diferente do resto da tradição 
oral. Ainda que sua finalidade fosse a de ser transmitida oralmente, não sendo 
de fato publicada, suas notas pessoais e manuscritos foram guardados.65 Isto era 
especialmente verdadeiro para importantes técnicas de ensinamento que não 



INTRODUÇÃO     25     

eram vistas nas academias, assim como em textos esotéricos.66 Do mesmo modo, 
os chefes das academias haviam escrito anotações para preservar exatamente 
as tradições. 61

Ainda que tais notas nunca fossem publicadas, eram cuidadosamente 
preservadas nas academias. Os mestres seguintes frequentemente acres-centavam 
notas marginais aos manuscritos, e tais notas encontram-se, às vezes, inclusive nos 
rolos bíblicos que usavam.68 Devido ao fato dessas notas serem preservadas por 
indivíduos privados, e nunca serem distribuídas publicamente, eram conhecidas 
como “os rolos ocultos” (Meguilat Setarim).69 Nesta categoria incluía-se não só 
material esotérico, como o Sêfer Ietsirá, como também material legal, como a 
Mishná, cuja transmissão devia ser oral.

Isto pode ajudar a explicar por que o Sêfer Ietsirá existe em tantas versões. 
Diferente da Mishná, que com o tempo foi publicada em uma edição bem definida, 
o Sêfer Ietsirá nunca evoluiu para além do estado de ser um “rolo oculto”. Diferentes 
versões podem ter sido ensinadas por vários mestres e, como o texto nunca foi 
abertamente publicado, não havia modo de comparar e corrigir essas diferentes 
versões. Além disso, pode ser que muitas notas marginais foram incorporadas ao 
texto, produzindo-se diferentes versões, o que explicaria o fato de não existir outro 
clássico hebraico em tantas variantes e versões como o Sêfer Ietsirá.

Parece muito provável que o Sêfer Ietsirá existia já em sua forma presente 
quando a Mishná foi redigida no ano 204 e.c. O editor da Mishná foi Rabi 
Iehudá, o Príncipe (135-220), chamado simplesmente de “Rabi”. É certamente 
possível que exista uma referência concreta ao Sêfer Ietsirá na Mishná. Em um 
dos poucos lugares onde se discute o conhecimento esotérico, a Mishná afirma: 
“Os mistérios da Criação (Maasse Bereshit) não podem ser expostos na presença 
de dois discípulos, e os mistérios da Mercabá (Maasse Mercabá) não podem 
ser expostos inclusive na presença de apenas um, a menos que seja sábio e 
compreenda seu conhecimento”.70 

O termo “Maasse Mercabá” refere-se aos métodos meditativos empregados 
para ascender aos domínios espirituais superiores.71 Ainda que filósofos 
posteriores, tais como Maimônides, sustentassem que isto envolvia especulação 
filosófica, as mais antigas fontes claramente estabelecem que “Maasse Mercabá” 
tratava de métodos meditativos usados para a ascensão espiritual.72 Como tal, 
este foi considerado o mais esotérico de todos os exercícios espirituais.

De acordo com muitas autoridades, “Maasse Bereshit” refere-se aos mistérios 
do Sêfer Ietsirá73. Como sabemos que “Maasse Mercabá”  era de natureza mística, 
é lógico supor que o mesmo era verdadeiro para “Maasse Bereshit”. Além disso, 
a suposição de que “Maasse Bereshit”  incluía o Sêfer Ietsira esclarece também 
um bom número de referências talmúdicas de outra maneira obscuras. Existe 
também evidência de que Rabi estava familiarizado com os mistérios da Mercabá, 
e é lógico supor que conhecia o Sêfer Ietsirá.74

Assim, uma geração depois, tem-se o relato de dois discípulos de Rabi 
claramente envolvidos nos mistérios do Sêfer Ietsirá. O Talmud diz que “Rabi 



26     SÊFER IETSIRÁ

Chanina e Rabi Hoshia dedicavam-se ao Sêfer Ietsirá toda sexta-feira, antes do 
Shabat, e criavam para si um novilho,75 e o comiam”.76 Uma outra versão deste 
mesmo relato diz que se ocupavam de “Hilchot Ietsirá” (Leis da Criação) em 
vez de Sêfer Ietsirá.77 O termo Hilchot pode, entretanto, aplicar-se tanto a regras 
filosóficas como legais.78 De fato, em alguns manuscritos mais antigos, o Sêfer 
Ietsirá realmente é intitulado de “Hilchot Ietsirá”.79

Existem muitas interpretações sobre o que exatamente os dois sábios 
conseguiam criando tal novilho e por que o faziam. Alguns dizem que não 
criavam de fato um novilho físico, mas sim uma imagem meditativa com tal 
clareza que a satisfação espiritual era similar à da comida.80 Um cabalista do 
quilate de Abraham Abulafia (1240-1296) sustenta inclusive que sua criação era 
mística, e não física.81 O Rashba (Rabino Shelomo ben Aderet, 1235-1310) viu 
um significado particular no fato de eles se ocuparem daquilo na sexta-feira, o 
dia da criação original dos mamíferos.82 Toda esta questão será discutida depois 
em nosso comentário.

Evidentemente, Rabi também ensinou os mistérios a seu discípulo Rav (Aba 
Arichta), que por sua vez os ensinou a Rabi Iehudá (220-299 e.c.), fundador e 
primeiro mestre da academia babilônica em Pumpedita. Rabi Iehudá, junto com 
Rabi Aina, eram chamados de “Anciões de Pumpedita”.83 O Talmud relata que 
os “Anciões de Pumpedita” estavam versados (Tanu) em (Maasse Bereshit).84 
O uso da palava Tanu evidencia que Maasse Bereshit já existia em uma forma 
definida, muito provavelmente como um livro escrito.85 Isto sugere que o Sêfer 
Ietsirá já estava escrito.

Existe também outra evidência de que Rabi Iehudá aprendeu os mistérios do 
Sêfer Ietsirá de Rav. O ensinamento de que “Betsalel sabia permutar as letras com 
as quais o céu e a terra foram criados” é atribuído a “Rabi Iehudá em nome de 
Rav”.86 Também é atribuído a ele a afirmação de que Deus revelou a Abraham 
que “saísse de sua astrologia”,87 o que indica que ele tinha alguma evidência de 
que Abraham era versado em astrologia, uma posição que se encontra claramente 
no Sêfer Ietsirá. Existem provas também que Rabi Iehudá aprendeu de Rav os 
mistérios do Nome de 42 letras. 88

Na qualidade de iniciado nos mistérios  do Sêfer Ietsirá, Rabi Iehudá havia 
tido também um profundo entendimento do significado místico da língua hebraica. 
Descobrimos assim que ele enfatizou o uso da língua hebraica, inclusive na 
conversação cotidiana.89 Rabi Iehudá defendia também que a oração devia ser 
realizada em hebraico e não no aramaico vernacular. 90

O Talmud relata que Rabi Iossef conhecia os mistérios da Mercabá, enquanto 
os “Anciões de Pumpedita” eram versados nos mistérios da Criação. Rabi Iossef 
conseguiu que os anciões lhe ensinassem os mistérios da Criação mas não lhes 
confiou os mistérios  da Mercabá.

Isto indica que os mistérios da Mercabá e do Sêfer Ietsirá eram ensinados 
por escolas diferentes, e que os membros de uma escola não conheciam os 
ensinamentos da outra. As duas envolviam-se em diferentes disciplinas e tinha-se 



INTRODUÇÃO     27     

o cuidado de mantê-las separadas. Isto também responde à pergunta do porquê 
o Sêfer Ietsirá nunca ser mencionado nos “Hechalot” (Palácios), o clássico da 
literatura da Mercabá.92 A literatura da Mercabá desenvolveu-se em uma escola 
que pode não ter tido acesso ao Sêfer Ietsirá, ainda que alguns de seus membros 
possam definitivamente ter sido versados nele. No mesmo contexto, o Sêfer Ietsirá 
é mencionado poucas vezes no Zohar, mas jamais no texto principal.93 

Naquele período, houve alguns sábios que evitaram por completo tais 
mistérios. Um deles foi Rabi Elazar ben Padat, que chefiou a academia de Tibérias 
após a morte do Raban Iochanan no ano 279 e.c. Quando Raban Iochanan se 
ofereceu para ensinar-lhe os mistérios da Mercabá, ele declinou sob o argumento 
de que era muito jovem. Depois da morte de Raban Iochanan, quando Rav Assi 
quis compartilhar estes mistérios, ele novamente declinou, dizendo: “Se eu fosse 
digno, teria aprendido-os de Raban Iochanan, teu mestre”.94

Em vez disso, Rabi Elazar adotou uma postura um tanto quanto oposta à das 
escolas esotéricas, aceitando o ponto de vista de Rabi Iossi ben Zimra. Negando 
que com o Sêfer Ietsirá pudesse realmente criar-se outra vida, disse em nome 
de Rabi Iossi: “Se todas as pessoas no mundo se reunissem, não poderiam 
criar um único mosquito e imbuí-lo com uma alma”.95 Não que Rabi Elazar 
duvidasse da existência de tais poderes, mas acreditava que eles não eram mais 
conhecidos. Estes poderes, entretanto, existiam na Torá. Assim, Rabi Elazar disse: 
“Os parágrafos da Torá não estão em ordem. Se estivessem em ordem (correta), 
qualquer um que os lesse seria capaz de (criar um mundo,) ressuscitar os mortos 
e realizar milagres”.96

Uma geração mais tarde encontramos dois importantes sábios ativamente 
engajados nos mistérios do Sêfer Ietsirá. O primeiro foi Rava (299-353 e.c.), 
fundador e primeiro mestre da academia babilônica de Mechuza. A ele é atribuído 
o dito: “Se os justos quisessem, poderiam criar um mundo”.97 Seu companheiro 
foi Rav Zeira, conhecido como o “Santo da Babilônia”.98 Tão grandes eram seus 
poderes meditativos que podia meter os pés no fogo sem queimar-se. Ele testava 
a si mesmo a cada mês para ver se seus poderes haviam diminuído. Em certa 
ocasião, foi distraído pelos demais sábios, de modo que falhou; a partir de então 
passou a ser chamado de “o pequeno homem dos pés queimados”.99

Uma tradição antiga afirma que Rava e Rav Zeira trabalharam juntos durante 
três anos meditando no Sêfer Ietsirá. Quando por fim o dominaram, criaram 
um bezerro e o abateram, servindo-o em uma festa para celebrar sua realização. 
Eles então perderam seus poderes e tiveram que trabalhar por outros três anos 
para restaurá-los.100

O Talmud diz que “Rava criou um homem” e o enviou a Rav Zeira. Quando 
este viu que o andróide não poderia responder às suas perguntas, ele percebeu 
que era um Golem e disse: “retorne ao pó”.101 O Bahir assinala que o Golem 
não podia falar porque Rava não estava completamente livre da corrupção e 
do pecado, e quanto mais o homem peca, não pode participar dos poderes 
do Criador.102 Somente Deus pode fazer um homem que pode falar. Esta é a 



28     SÊFER IETSIRÁ

primeira menção da criação de um Golem na literatura hebraica, mas vários 
outros exemplos são relatados na Idade Média.103

Até a expressão “Rav criou um homem” possui conotações místicas. No 
original se lê RaBA BaRA GaBRA (  ) e, como um cabalista antigo 
faz notar, a segunda palavra não é outra que o inverso da primeira.104 A terceira 
palavra acrescenta um Guimel, a terceira letra do alfabeto, para a palavra 
que a antecede. Isto produz uma frase de dez letras com valor numérico de 
612, um menos que 613, o número de ossos e vasos sanguíneos do corpo 
humano.105 O homem criado por Rava era, assim, algo menos que humano. Em 
muitos aspectos, esta expressão é recordação da palavra Abracadabra (ABRA 
CADaBRA -  ), que significa literalmente “eu criarei como falo”.106

Durante o período talmúdico houve muitos sábios que se engajaram nesses 
mistérios.107 Com o fim desta era, entretanto, uma cortina de silêncio ergueu-se 
sobre todas as atividades ocultas. Parece que um número de livros místicos foi 
escrito durante o período gaônico que se seguiu, mas sua origem está envolta 
em mistério. Contudo, o conhecimento dessas práticas existiu claramente até o 
século X, e Hai Gaon (939-1038) fala de pessoas envolvidas na permutação 
(Tseruf) mística das letras.108

TEXTOS E COMENTÁRIOS

Não é apenas no período pós-talmúdico que encontramos citações concretas 
do Sêfer Ietsirá. Uma das primeiras referências encontra-se em um poema do 
Rabino Elazar Kalir, que viveu provavelmente no quinto ou sexto séculos. Ele 
escreve: 109 

Então, desde a eternidade, com dez ditos tiraste
Com escriba, escrita e pergaminho — Dez, 
Tu acabaste em seis direções, 
Dez palavras.

Existem também alusões aos ensinamentos do Sêfer Ietsirá na Baraita de 
Shemuel HaCatan, o qual, de acordo com evidência interna, foi escrito apro-
ximadamente em 776 e.c.110 Existe também uma menção das “Dez Sefirot do 
Nada” em um Midrash tardio que pode ter sido redigido perto desta época.111

A ausência de qualquer referência inequívoca ao Sêfer Ietsirá na literatura 
anterior tem levado alguns historiadores a especular se as citações talmúdicas se 
referem ou não ao nosso texto. Alguns sustentam que a nossa versão foi escrita 
muito depois do Talmud. Uma lista de tais estimativas é dada na Tabela 1.



INTRODUÇÃO     29     

Lazarus Goldsmidt, Das Buch der Schöpfung, Frankfurt, 
1894, p. 12. 
Israel Weinstock, Temirin I, Jerusalem, 1972, p. 21. (para as 
primeiras partes).

Adolphe Franck, Die Kabbalah, Leipzig, 1844, p. 65. 
Israel Weinstock, loc. cit. (para o segundo nível).

Adolph Jellinek, Introdução a Die Kabbalah, p. 6-9. 
Yohann Friedrich von Meyer, Das Buch Yezirah, Leipzig, 1839, p. v. 
Heinrich Graetz, Gnosticismus, Krotoschin, 1846, p. 102-103.

Isidore Kalisch, Sêfer Ietsirá, New York, 1877, p. 3 
David Castelli, Comenti di Donolo, Firenze, 1880, p. 14. 
Abraham Epstein, Beitrage zur Judischen Alterthumskunde, 
Viena, 1887, 1:46-49. 
Idem., Rescherche sur le Sefer Yecira, Revue des Etudes Juives, 
29:75-76 (1894).
Gershon Scholem, Ursprung und Anfänge, Berlin, 1962, p. 21, 
25 (nota 45). 
Avraham Meir Habermann, Sinai, 10:141 (1947). 

Louis Ginzberg, Jewish Encyclopedia, New York,1904, 12:605. 
Gershom Scholem, Encyclopedia Judaica, Berlin, 1932, 9:109.

Leo Baeck, Aus drei Jahrtansende, Berlin, 1938, p. 382. 

Hermann L. Strack, Einleitung in Talmud und Midras, Munich, 
1921, p. 221. 
Sh. Morg, Sheva Kefalot, BGD KRPT, Sefer Tur Sinai, Jerusalem, 
1960, p. 233-236.
Nehemia Aloni, Historische Grammatik, Hali, 1922, p. 92. 
Idem., Temirim I, p. 96.

Leopold  Zunz, Die Goltensdienlichen Vorträge der Juden, 
Berlin, 1892, p. 175. 
Mortiz Steinschneider, Judische Literatur, p. 401.  
Heinrich Graetz, Geschechte der Juden (1875) 5:297. 
Ph. Bloch, Mystik und Kabbalah, Trier, 1896, p. 244. 
Israel Weinstock, loc. cit. (para edições posteriores).

Antes de 100 a.e.c.

100 a.e.c - 100 e.c.

1-100 e.c.

Tabela 1. Opiniões históricas sobre quando foi escrito o Sêfer Ietsirá

100-200 e.c.

200-400 e.c.

400-600 e.c.

600-800 e.c.

800-900 e.c.



30     SÊFER IETSIRÁ

Entretanto, uma análise mais criteriosa revela um número de camadas no 
texto. As partes mais primitivas do livro parecem ser muito antigas, possivelmente 
anteriores à era talmúdica.112 Uma quantidade de texto considerável parece ter 
sido acrescentada depois, possivelmente como um glossário ou comentário. 
Como fazem notar alguns dos primeiros comentaristas do Sêfer Ietsirá, 
comentários e notas marginais foram ocasionalmente incorporados ao texto.113 
No século X, o Rabino Iaacov ben Nissim escreveu: “pessoas escrevem 
comentários em hebraico no livro, e alguns tolos vêm e comentam o comentário. 
Entre eles, a verdade se perde”.114 Isto não nos surpreende: desde os tempos 
talmúdicos, notas marginais eram muito comuns em pergaminhos bíblicos, 
embora houvesse bastante conhecimento do texto, para que os comentários 
não fossem incorporados a ele.

Vários extratos são evidentes no Sêfer Ietsirá, alguns aparentemente 
acrescentados no final do período talmúdico e outros na era gaônica. Deste modo, 
estimativas críticas a respeito de sua idade dependeriam da parte analisada.

Os primeiros comentários ao Sêfer Ietsirá foram escritos no século X. O 
primeiro foi escrito em 931 por Saadia Gaon, um dos mais importantes líderes 
religiosos e filósofos de seu tempo. O segundo, Chakamoni, foi escrito pelo Rabino 
Shabatai Donelo em 946, enquanto o terceiro foi escrito por Donash ibn Tamim 
uma década depois.115 Em seu conteúdo, todos são mais filosóficos que místicos.

Mais significante é o fato desses comentários terem sido escritos sobre 
diferentes versões do Sêfer Ietsirá. O comentário de Donash foi escrito sobre a 
geralmente conhecida Versão Curta. Com pequenas variações, esta versão foi 
impressa em 1562 na edição de Mântua e é dominante em todas as subsequentes 
edições impressas.

O comentário de Shabatai Donelo foi escrito sobre o que é conhecido como 
Versão Longa. Muitas edições impressas incluem esta Versão Longa como uma 
espécie de apêndice. Existe também um manuscrito completo desta versão que 
data do século X. Ainda que existam diferenças importantes na indicação dos 
valores das letras e planetas, a Versão Longa é muito mais uma Versão Curta 
com um comentário adicional. Isto é particularmente evidente no sexto capítulo, 
onde encontramos um comentário sobre a primeira estrofe do livro. Também são 
significativas algumas recapitulações (ver 4:14, 5:20), que são realmente revisões 
do texto anterior. A existência de ambas, uma Versão Curta e uma Longa, foi 
notada já no século XIII por Abraham Abulafia.116

A terceira versão é a de Saadia Gaon, que também aparece em alguns 
fragmentos de Gueniza primitivos. Ela é muito parecida com a Versão Longa, 
exceto pelo fato das estrofes estarem em ordem completamente diferente. Esta 
variante, comumente chamada de Versão Saadia, tem sido virtualmente ignorada 
pelos cabalistas, se bem que, aparentemente, foi usada pelo Rabino Iehudá 
HaLevi em seu livro O Cuzari.



INTRODUÇÃO     31     

Já no século X, o próprio Saadia Gaon comentou sobre as muitas variantes 
do Sêfer Ietsirá, dizendo: “Não se trata de um livro comum, e muitas pessoas 
têm sido descuidadas na mudança e transposição do texto”.117 Um século mais 
tarde, o Rabino Iehudá Barceloni notou também que “existem muitas versões, 
algumas muito confusas”.118 Em 1562, os impressores da primeira edição de 
Mântua comentaram que tiveram que revisar muitos manuscritos para encontrar 
um texto confiável.

Se todas as variações encontradas em manuscritos fossem contadas, teríamos 
literalmente dezenas de diferentes variações do texto do Sêfer Ietsirá. Em nenhum 
outro texto judaico encontramos tantas versões. Algumas delas podem ter vindo de 
diferentes escolas, que, por causa do segredo de seus ensinamentos, não tinham 
comunicação entre si. Aparentemente, diferentes notas marginais e comentários 
também foram incorporados ao texto. Além do mais, se o texto foi preservado 
oralmente por um longo tempo, as variações em sua organização podem ter 
acontecido também.

Além disso, existe outra possibilidade sugerida pelo fato de, em essência, 
os cabalistas rejeitarem todas as versões mencionadas anteriormente. É sabido 
que durante o período gaônico (séculos VI a X), os cabalistas restringiram seus 
ensinamentos a sociedades secretas muito pequenas. Grandes esforços foram 
empreendidos na manutenção do segredo para que seus ensinamentos não 
caíssem em mãos impróprias. Como o Sêfer Ietsirá é um livro pequeno, isto 
representava grande perigo. Os chefes dessas escolas podem ter divulgado 
versões espúrias deliberadamente, para confundir todos aqueles que poderiam 
ser tentados a penetrar em seus mistérios. Com várias versões em circulação, os 
não-iniciados não saberiam qual escolher.

Inicialmente, foram os próprios cabalistas que preservaram o texto correto, 
escondendo-o dos intrusos. Por volta de 1550, o Rabino Moshe Cordovero, líder 
da Escola de Safed e maior cabalista de seu tempo, examinou minuciosamente 
dez dos melhores manuscritos disponíveis e escolheu o que mais se adaptava 
à tradição dos cabalistas.119 Uma geração mais tarde, o texto foi refinado ainda 
mais pelo Ari (Rabino Yits’chac Luria), um dos maiores cabalistas de todos os 
tempos. Seu texto, conhecido como “Versão Ari”, foi publicado inúmeras vezes, 
normalmente como parte de alguma outra coleção. Ela se parece com a Versão 
Curta em muitos aspectos, mas existem diferenças muito significativas nas suas 
indicações. Em geral, a Versão Ari é a única que está em concordância com o 
Zohar.

Um número de variações são encontradas nestas versões, e uma edição 
final do texto foi produzida pelo Gra (Rabino Eliahu, o Gaón de Vilna) no 
século XVIII.120 Esta é conhecida como a Versão Gra-Ari, ou simplesmente como 
Versão Gra. 



32     SÊFER IETSIRÁ

Portanto, existem quatro versões importantes do Sêfer Ietsirá, que são:

1) A Versão Curta 
2) A Versão Longa
3) A Versão Saadia
4) A Versão Gra

Como a Versão Gra foi considerada a mais autêntica pelos cabalistas, esta 
é a que nós escolhemos para a tradução inicial e comentários. As outras três 
versões são apresentadas no Apêndice I.

Mais de 80 comentários foram escritos sobre o Sêfer Ietsirá. Alguns, 
especialmente os mais antigos, foram basicamente filosóficos. Com a emergência 
da Cabalá como ensinamento público, um número de comentários místicos e 
cabalísticos foi também escrito. Quando o Bahir e o Zohar foram publicados, os 
comentaristas trabalharam para encaixar o Sêfer Ietsirá no sistema de ambos os 
textos. O mesmo é verdadeiro para os ensinamentos do Ari, que domina sobre os 
comentários posteriores. A história dos comentários sobre o Sêfer Ietsirá ensina 
tanto quanto a história da Cabalá em geral. Uma lista dos principais comentários 
consta na Bibliografia.

Nosso comentário sobre o Sêfer Ietsirá leva em consideração a maioria deles, 
assim como nossas outras pesquisas sobre os métodos dos cabalistas, muitas 
das quais publicadas em meu livro Meditation and Kabballah. Ainda que várias 
aproximações teóricas sejam importantes, concentrei-me principalmente nas 
técnicas místicas resumidas no Sêfer Ietsirá, assim como nos métodos meditativos 
que implicam.

Aryeh Kaplan
3 de Kislev de 5737



CAPÍTULO 1     35     

Com 32

Conforme será explicado na estrofe seguinte, estes 32 caminhos manifes-
tam-se como os 10 dígitos e as 22 letras do alfabeto hebraico. Os 10 dígitos 
manifestam-se também nas Dez Sefirot, que são os conceitos básicos da exis-
tência.

As letras e os dígitos são a base dos ingredientes mais elementares da Criação: 
a qualidade e a quantidade.1 A qualidade de qualquer coisa pode ser descrita 
por palavras formadas por letras, enquanto todas as quantidades associadas a 
ela podem ser expressas por números.

Os números, entretanto, não podem ser definidos até que exista algum 

    
       

         
         

       

1:1

Com 32 caminhos místicos de Sabedoria
 gravou Yah 
     o Senhor dos Exércitos 
     o Deus de Israel 
 o Deus vivo 
    Rei do Universo 
 El Shadai 
    Clemente e Misericordioso 
    Elevado e Exaltado 
    que mora na Eternidade 
    cujo nome é Sagrado -
  Ele é sublime e sagrado -
E criou Seu universo 
   com três livros (Sefarim) 
    com texto (Sefer) 
 com número (Sefar) 
 e com comunicação (Sipur).



CAPÍTULO 1     51     

Dez Sefirot do nada
E 22 letras Fundação: 
 Três Mães 
 Sete Duplas 
 E doze Elementares.

1:2
   

     
    

   

Dez Sefirot

O Sêfer Ietsirá define agora os 32 caminhos como consistindo de 10 Sefirot 
e 22 letras.

A palavra Sefirá significa literalmente “conta”. Distingue-se, assim, de Mis-
par, que significa “número”. Embora diga-se que as Sefirot representem os dez 
dígitos básicos, na realidade não são números. Contudo, são as fontes nas quais 
os números se originam. Apesar do Sêfer Ietsirá não dar o nome das 10 Sefirot, 
estes são bem conhecidos na Cabalá clássica. Elas são mostradas na Tabela 6. 
As Sefirot apresentam-se geralmente dispostas em três colunas, como mostrado 
na Figura 1.

Os nomes das dez Sefirot são todos derivados da Escritura. Ao enumerar 
as qualificações de Betsalel, Deus diz: “Eu o enchi com o espírito de Deus, com 
Sabedoria, com Entendimento e com Conhecimento” (Êxodo 31:3). Como o 
Sêfer Ietsirá declara posteriormente (1:9), o “Espírito de Deus” refere-se a Kéter 
(Coroa), a primeira das Sefirot. Sabedoria e Entendimento referem-se então às 
duas Sefirot seguintes.

As primeiras duas Sefirot estão aludidas no versículo: “Com Sabedoria Deus 
estabeleceu a terra, com Entendimento a firmou nos céus e com seu Conheci-
mento as profundidades foram quebradas” (Provérbios 3:19-20). Igualmente, 
está escrito: “Com Sabedoria se constrói uma casa, com Entendimento ela é 
estabelecida e com Conhecimento seus cômodos se enchem” (Provérbios 24:3-4).



52     SÊFER IETSIRÁ

Tabela 6 - As Dez Sefirot

 1. Kéter   Coroa
 2. Chochmá  Sabedoria
 3. Biná   Entendimento
  [Dáat]   [Conhecimento]
 4. Chéssed  Amor
 5. Guevurá  Força
 6. Tiféret   Beleza
 7. Nêtsach  Vitória
 8. Hod   Esplendor
 9. Iessód   Fundação
  10. Malchut  Realeza

Todas estas fontes enumeram três qualidades: Sabedoria, Entendimento 
e Conhecimento. Entretanto, o Conhecimento não é propriamente uma Sefirá 
mas, meramente o ponto de confluência entre a Sabedoria e o Entendimento. 
Não obstante, de muitos modos comporta-se como uma Sefirá, e assim frequen-
-temente aparece incluída entre as Sefirot.52

As seguintes sete Sefirot se nomeiam no versículo: “Teus, ó Deus, são a 
Grandeza (4), a Força (5), a Beleza (6), a Vitória (7) e o Esplendor (8), por Tudo 
(9) no céu e na terra; teu, ó Deus, é o Reino (10)...” (1 Crônicas 29: 11).53 Aqui 
são definidos os nomes de todas as Sefirot inferiores. Ver Figura 1. Em quase 
todas as fontes, entretanto, chama-se à primeira Chéssed (Amor) em vez de Gue-
dulá (Grandeza). Similarmente, a sexta é chamada Iessód (Fundação) em lugar 
de Tudo. Entretanto, nos textos cabalísticos mais antigos, ambas as designações 
são usadas.

Segundo alguns cabalistas, as Dez Sefirot têm seu paralelo nas 10 vogais 
hebraicas,54 que junto com as 22 letras compreendem então a totalidade do 
alfabeto hebraico.

Do Nada

A palavra empregada aqui é Beli-ma () que pode também ser traduzida 
como “fechado”, “abstrato”, “absoluto” ou “inefável”.

Esta palavra aparece uma só vez na Escritura, no versículo: “Ele estende o 
norte sobre o Caos, pendura a terra sobre um nada (Beli-ma)” (Jó 26:7). Se-
gundo muitos comentários, a palavra Beli-ma deriva de duas palavras, Beli, que 
significa “sem”, e Ma, que significa “o que” ou “algo”. A palavra Beli-ma viria 
então a significar “sem absolutamente nada” ou “nada”.55



CAPÍTULO 1     53     

Figura 1 - As Sefirot

1
Kéter

2
Chochmá

Dáat

4
Chéssed

3
Biná

5
Guevurá

7
Nêtsach

6
Tiféret

10
Malchut

9
Iessód

8
Hod



54     SÊFER IETSIRÁ

Figura 2 - Dez pontos unidos por 22 linhas. Há três horizontais, 
sete verticais e doze diagonais

De acordo com esta interpretação usa-se a designação “Sefirot do nada” para 
indicar que as Sefirot são conceitos puramente ideais, sem substância de nenhum 
tipo. Diferente das letras, que têm forma e som, as Sefirot não têm propriedades 
físicas intrínsecas. Como tais, são puramente conceituais.

Outras fontes estabelecem que Beli-ma vem da raiz Balam (), que signi-
fica “freio”. Isto é encontrado no versículo: “Não sejas como o cavalo ou a mula 
que não entendem, cuja boca deve ser freada (Balam) com cabresto e rédeas” 
(Salmos 32:9).56

Esta segunda interpretação parece ser indicada no próprio Sêfer Ietsirá, 
já que depois este afirma: “Refreia (Balom) sua boca de falar delas” (1:8). De 
acordo com isto, a tradução de Beli-ma seria “inefável”. O texto falaria então 
de “Dez Sefirot inefáveis”, indicando que não podem ser descritas de nenhuma 
maneira. Similarmente, o versículo bíblico “Ele pendura a terra sobre o inefável”, 
significaria que as forças que sustentam a Criação não podem ser descritas.57

De acordo com ambas as interpretações, as Sefirot são distintas das letras. 
Enquanto as letras são primariamente modos de expressão, as Sefirot são inex-
pressíveis por sua própria natureza.

Um dos maiores cabalistas, Rabi lsaac de Aco (1250-1340), assinala que 
Beli-ma tem valor numérico 87. Por outra parte, o nome Divino Elohim soma 86. 
Beli-ma representaria então o estágio que segue imediatamente à pura essência 
do Divino.58


