Arieh Kaplan

Séfer
letsira

O Livro da Criacao

Teoria e Pratica

Traducao de
Erwin Von-Rommel Vianna Pamplona




Titulo original:
SEFER YETZIRAH - The Book of Creation
Copyright © 1990, The Estate of Aryeh Kaplan
Publicado primeiramente por Samuel Weiser, York Beach, Maine, USA

como Sefer Yetzirah.

Direitos exclusivos de edicao desta obra em lingua portuguesa adquiridos pela
EDITORA E LIVRARIA SEFER LTDA.
Alameda Barros, 735 — CEP 01232-001 — Sao Paulo — SP — Brasil
Tel. 3826-1366 — Fax 3826-4508 - sefer(@sefer.com.br

Livraria virtual: www.sefer.com.br

Traducao, Revisao Técnica
e Editoracao Eletronica
Revisao

Scanner

Capa

Producao

Editora Eletrénica 2018
Impressao e Acabamento

Agradecimento

Erwin Von-Rommel Vianna Pamplona
Luiz E Branco

W-Edith

Ivo Minkovicius

dJairo Fridlin

Editora Séfer e LCT

RR Donnelley

David Zumerkorn

Nota:
Os versiculos da Tora foram extraidos da obra
TORA - A LEI DE MOISES,
do Rabino Matzliah Melamed, Editora Séfer, 2001.

7 513 nswn oo

Proibida a reproducéo parcial ou total desta obra, por qualquer meio,
sem a autorizacéo expressa da Editora e Livraria Séfer.

2002
42-Edicao Revisada: Marco de 2018

ISBN 85-85583-32-0
Printed in Brazil



SOBRE O AUTOR

O Rabino Aryeh Kaplan foi um erudito mundial-
mente famoso da Tord que produziu mais de cinquenta
livros em sua breve vida, entre eles Meditation and
Bible, Meditation and Kabbalah e The Bahir. As obras
de Kaplan incluem comentérios e tradugdes de antigas
e obscuras obras de eruditos biblicos e cabalistas, assim
como livros aconselhando jovens judeus sobre os méritos
do estudo e observancia. Durante um periodo foi editor
da revista ‘Jewish Life”, traduziu um enorme comentério
da Tord do Rabino sefaradi laacov Culi e produziu uma
original traducao-comentério dos Cinco Livros de Moisés,
que chamou The Living Torah, publicada pela Editora
Moznaim, Israel.

Aryeh Kaplan nasceu no Bronx, Nova lorque, estudou
na Yeshiva local e continuou sua educagao em Yeshivot de
Israel. Durante um tempo entrou no campo da ciéncia e
foi, por um breve periodo, o mais jovem fisico empregado
pelo governo dos Estados Unidos antes de devotar sua
vida ao estudo da Tord. O Rabino Aryeh Kaplan faleceu
aos 48 anos, em 1983.



1Y 24 23 505 51\ 1:X 07X 0 J0 15
10 3300) 0161 07-X 0 X0 17
O TEXLO ..o 19
AULOTIA ..o 20
O Periodo TalmUdIiCO .......c.oovovoeeeeoeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 23
Textos @ COMENTATIOS ............ooiveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 28

SEFER IETSIRA

CapTtUlO 1 oo 35
CaPIULO 2 ... 121
CapItULO 3 ..o 163
CaPIULO 4 ... 181
CaPItUIO D . 219
CaPItULO 6 ... 253
APENDICES
Apéndices I: Outras Versdes do Séfer letsira ..o, 279
VersB0 CUIA .........ooooviiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 283
Vers@0 LONGA ........c.ovooeeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 291
Versao Saadia ...........co.oooeviviiieceeeeeeeeeeeeeeeeeee e 303
Apéndice II: Os 32 Caminhos da Sabedoria .............cccccocovvvnnn.. 311
Apéndice III: Os POrtoes ............c.ccccooeveveeoiieieioeeeeeeee e 317
Apéndice IV: Edicoes e Comentarios ..............ccooeeerrveeererencnnn. 333
Edicoes IMpPressas ..o 335
Outros Livros que contém o Séfer letsira ...............ccocooovevvcinn. 336
MANUSCIIEOS ..o, 339
COMENLATIOS ..o 340
TrAUGOES ... 347



APRESENTACAO 15

APRESENTACAO

O Séfer letsira é, sem divida, uma obra-prima universal. Trata das origens do
Universo, contém os ensinamentos Divinos que permitem ao iniciado transformar
pensamento em realidade, letras e niimeros em energia e a energia em matéria.
E o livro que traz a chave da realizacio em todos os sentidos.

Como tudo que emana poder, o Séfer letsird é um livro temido, em parte
pela dificuldade em interpreta-lo corretamente e, por outro lado, por ser o livro
da genética do Universo. Isto causa uma consideravel inquietacao no homem
contemporaneo, tdo acostumado ao ceticismo da atualidade.

Esta edicao brasileira é especial. Primeiro, por ser comentada por um dos
maiores conhecedores do assunto e, sem davida, uma das personalidades mais
brilhantes que o século XX produziu: o Rabino Aryeh Kaplan #*. Este mestre
conseguiu ser cientista sem perder a fé e mistico sem perder a racionalidade. O
que o torna unico é o fato de, aliado aos seus vastos conhecimentos cientificos,
ter uma impressionante erudigéo e cultura da mistica judaica. Quis Deus que
ele tivesse curto tempo entre nds, mas fica a certeza de que o mundo se tornou
melhor por que ele passou por aqui. Com sua extrema sabedoria e poder de
sintese, o0 Rabino Kaplan conseguiu tornar compreensiveis os mais profundos
aspectos da pratica cabalistica. Ele ndo somente demonstrou conhecimento, mas
fez transparecer uma coragem extraordinaria, ao tornar acessivel ao publico leigo
textos ocultos da Cabala, quebrando tradigdes que mantinham esta maravilhosa
ciéncia sob o véu da supersticao e do temor excessivo.

Esta edicao do Séfer letsird ocupa o lugar que lhe cabe naturalmente por ser
obra da mais pura pesquisa e da mais valiosa sintese préatica. Para o iniciado, sera
uma complementacdo em sua busca; para o pesquisador da mistica sera fonte
preciosa de sabedoria e conhecimento; para o nedfito ou leigo, este livro sera a
porta de entrada para os mistérios do Universo. Com o Séfer letsird em maos
inicia-se verdadeiramente o estudo profundo da ciéncia cabalistica.

Este n&o é um livro facil. E o primeiro livro da Cabalé e como todo livro que
trata dos mistérios do Universo, necessita de pré-requisitos para ser aprendido.
Destaco sete que considero essenciais: equilibrio emocional, inteligéncia normal,
persisténcia e determinacao, tranquilidade para esperar os resultados, mereci-
mento (que pode ser adquirido pela caridade e reza), e que seja ferramenta de
estudo de, no minimo, duas pessoas, ja que, devido aos poderosos efeitos das



16 SEFER IETSIRA

meditagbes, o praticante solitario pode, em dado momento, perder a nocao do
que é realidade e imaginagao.

A correta traducéo do titulo desta obra é “Livro da Formacéo”, mas foi mantido
o titulo da edi¢do americana por razdes meramente contratuais. Nao obstante, o
titulo “Livro da Criacdo” nao esté totalmente errado porque o propésito final do
Séfer letsird é realmente revelar os principios béasicos da Criacao do Universo.

Como estudioso do Séfer Ietsird, comprovei seu poder no campo material,
e sei, na pratica, que todo o contetido deste livro é totalmente realizavel. Por
isso, recomendo enfaticamente que os pré-requisitos acima mencionados sejam
obedecidos para que os resultados manifestem-se de forma harménica.

Esta tradugé@o nao foi uma obra solitaria. Gostaria de expressar meus sinceros
agradecimentos a Flavia, minha eterna companheira, aos ouvidos atenciosos de
Rodolfo Grandi, Henrique Rodrigues, Pedro Renda Junior, Cesar de Mendes e
Luiz E Branco.

Especialmente, agradeco o privilégio de ter sido convidado pelo professor
Jairo Fridlin para traduzir esta obra tnica.

E, acima de tudo, obrigado, meu Deus.

Erwin Von-Rommel Vianna Pamplona

NOTA DO EDITOR SOBRE A TRANSLITERACAO

As regras de transliteracdo adotadas e aplicadas ha anos pela Editora Séfer visam, antes de
mais nada, facilitar ao méximo a leitura das palavras hebraicas. Portanto, este sistema néo diferencia
graficamente determinadas letras, como Chaf (3) e Chet (M), que tem som de rr como em carro,
e utiliza sempre o CH para designa-las.

O mesmo ocorre com as letras Caf (3) e Cof (ou Cuf, ), que tem som de C como em catrro,
e utiliza o C para designéa-las, exceto na frente das vogais E e I, quando sé entao utiliza o K,
resultando assim Ke e Ki.

O H designa a letra Hé (i1), que tem som aspirado com em “half”em inglés. No final das
palavras, o som da Hé é mudo e, portanto, nao foi transcrito, exceto na palavra Yah.

O R designa a letra Resh (1), que tem som de r aberto como em caro, tanto no inicio como
no meio ou no fim de uma palavra.

Estas regrinhas foram aplicadas também neste trabalho, de forma geral. Mas como surgiram
questdes que exigiam uma diferenciagao gréafica de algumas letras com som similar, fomos obrigados
a abrir algumas excessbes onde isto era indispensavel graficamente. Assim, as vezes Q ou K
aparecem representando a letra Cof (), e Y (ao invés de I) representando a consoante Yod (*).
Ficou insoltvel a diferenciagao gréfica entre Sdmech () e Sin (¥), Tét (1) e Tav (N).

Aos leitores que realmente tencionam entender este livro, sugiro algumas licdes de hebraico,
principalmente nogdes basicas de leitura. A leitura deste livro serd completamente diferente.

Por fim, deixo registrada minha admiracéao e gratidao pelo trabalho realizado pelo tradutor,
st. Erwin V. R. V. Pamplona, por sua dedicacéo e arrojo, dignos de um verdadeiro “iniciado”, e
isento-o de qualquer responsabilidade quanto a aplicagao deste sistema nesta obra.

JF



INTRODUCAO 17

INTRODUCAO

O Séfer letsird é, sem divida, o0 mais antigo e mais misterioso de todos os textos
cabalisticos. Os primeiros comentarios sobre este livro foram escritos no século X,
e o texto em si é citado como do século VI. Referéncias ao trabalho aparecem ja
no século [, enquanto a tradigao considera sua existéncia desde os tempos biblicos.
Este livro é tao antigo que sua origem nao é acessivel aos historiadores. Somos
totalmente dependentes da tradicao com respeito a sua autoria.

Igualmente misterioso é o sentido deste livro. Se o autor pretendeu ser
obscuro, ele foi eminentemente bem-sucedido. E unicamente através da mais
cuidadosa anélise de cada palavra e seu paralelismo na literatura biblica e
talmuidica que seu halo de obscuridade comeca a ser penetrado.

Héa muitas interpretacoes do Séfer letsird. Seus primeiros comentadores expe-
rimentaram interpretd-lo como um tratado filoséfico, mas seus esforcos langaram
mais luz sobre seus préprios sistemas que sobre o texto. O mesmo é dito dos es-
forgos para encaixa-lo no sistema do Zohar ou dos cabalistas posteriores. Esforgos
para vé-lo como um livro de gramaética ou fonética sao, todavia, mais discutiveis.

Em geral, a Cabala se divide em trés categorias: tedrica, meditativa e méagica.’
A Cabala tedrica, que em sua presente forma, é baseada fundamentalmente no
Zohar, trata principalmente da dindmica do dominio espiritual, especialmente
os mundos das Sefirot, almas e anjos. Este ramo da Cabalé alcancou seu zénite
nos escritos da Escola de Safed, no século XVI. Inclui-se nessa categoria a grande
maioria dos textos publicados.

A Cabalé meditativa trata do uso de nomes Divinos, permutacdes de letras
e métodos similares para alcancar estados superiores de consciéncia. Assim
entendido, compreende um tipo de ioga. Muitos dos principais textos nunca
foram publicados, porém permanecem espalhados em manuscritos nas grandes
bibliotecas e museus. Alguns de seus métodos experimentaram um breve
renascimento em meados de 1700 com o surgimento do movimento chassidico,
mas meio século depois eles ja haviam sido esquecidos em grande parte.

A terceira categoria da Cabald — a mégica — esta intimamente relacionada
a meditativa. Ela consiste em diversos sinais, encantamentos e nomes Divinos
através dos quais se poderéa influenciar ou alterar os eventos naturais. Muitas
de suas técnicas sao intimamente parecidas com os métodos meditativos e seu
éxito pode depender de sua habilidade para induzir a estados mentais onde os
poderes telecinético e espiritual podem ser canalizados efetivamente. Assim como
a segunda categoria, os mais importantes textos nunca foram impressos, ainda
que alguns fragmentos tenham sido publicados. O livro Raziel € um exemplo.



18 SEFER IETSIRA

Um estudo cuidadoso indica que o Séfer letsird é um texto meditativo com
fortes insinuacbes magicas. Esta posicao é apoiada pelas mais antigas tradicbes
talmudicas, as quais indicam que ele poderia ser usado para criar seres vivos.
Especialmente significativos sao os muitos testemunhos e lendas nos quais o Séfer
letsird é usado para criar um Golem, um tipo de andréide mistico.

Os métodos do Séfer letsird parecem envolver meditagao; e é muito provavel
que tenha sido originalmente escrito como um manual de meditacdo. Um dos
maiores filésofos do século XII estabeleceu que o livro nao contém Filosofia,
mas sim mistérios Divinos.? Isso se torna claro no comentario de um dos maiores
cabalistas, lsaac o Cego (1160-1236), que enfatiza os aspectos meditativos do
texto.

Isto é particularmente evidente em um manuscrito muito antigo do Séfer
letsird que data do século X ou antes. O colofao introdutério afirma: “Este é o
livro das Letras de Abraham, nosso pai, e se chama Séfer Ietsird, e quando alguém
olha (Tsofe) nele, nao ha limites para sua sabedoria”.? E oportuno dizer que a
palavra hebraica “Tsofe” nao denota um mero olhar fisico, mas sim um insight
mistico-meditativo. Portanto, esta muito antiga fonte apoiaria a posicao de que
o Séfer letsird foi destinado a ser usado como um texto meditativo (conforme se
lera no paréagrafo 1:6).

Os comentérios que tratam o Séfer letsird como um texto teérico leem a
maior parte dele em terceira pessoa: “Ele combinou”, “Ele formou” e assim por
diante. De acordo com esta leitura, o texto esta se referindo a criacao realizada
por Deus. Em muitos casos, entretanto, a forma gramatical se parece muito mais
com o imperativo.* O autor esta dizendo ao leitor que “combine” e “forme” como
se ele estivesse realmente dando instrugées. Em muitos outros casos, o texto é
instrutivo e sem ambiguidade, como em passagens quando diz: “se teu coragao
corre, volta ao lugar”, ou “entende com sabedoria e sé sabio com entendimento’.
Em vez de ter o texto oscilando entre a terceira pessoa e o imperativo, seria mais
légico 1é-lo todo no imperativo. O Séfer Ietsird torna-se, assim, um manual de
instrucdo para um tipo muito especial de meditacao. Por deferéncia a maioria dos
comentarios, temo-nos abstido de traduzi-lo no imperativo, mas as implicacoes
de tal leitura ¢é discutida no comentério.

No Séfer letsird temos entao o que parece ser um manual de instrucoes
que descreve certos exercicios meditativos. Existe alguma evidéncia de que
estes exercicios pretendiam fortalecer a concentracao do iniciado, e eram
particularmente efetivos no desenvolvimento de poderes telecinéticos e
telepéaticos. Com estes poderes, alguém seria capaz de realizar facanhas que,
de fora, pareceriam maégicas. Tudo isto se apoia em referéncias talmudicas que
parecem comparar o uso do Séfer letsird a um tipo de magia branca.® No século
XIII, um importante comentador escreve que, aos estudantes do Séfer letsird, era
dado um manuscrito do livro Raziel, um texto méagico que contém selos, figuras
mégicas, nomes Divinos e encantamentos.®



20 SEFER IETSIRA

AUTORIA

A mais antiga fonte a que o Séfer letsira é atribuido refere-se ao Patriarca
Abraham. Ja proximo do século X, Saadia Gaon afirma que “os antigos dizem
que Abraham o escreveu.'* Esta opiniao é apoiada por quase todos os primeiros
comentadores.’® Textos cabalisticos antigos, como o Zohar e Raziel, também
atribuem o Séfer letsird a Abraham.!® Igualmente, alguns manuscritos muito
antigos do Séfer letsiré comecam com um colofao que o titula “As Letras de
Abraham, nosso Pai, que é chamado Séfer letsira”.!”

Isto nao significa, entretanto, que todo o livro em sua forma atual tenha sido
escrito por Abraham. Como Saadia Gaon declarou, os principios do Séfer letsird
foram, em primeiro lugar, ensinados por Abraham, mas, de fato, ndo se reuniram
em um livro sendo muito depois.!® Outra autoridade faz notar que ele realmente
nao poderia ter sido escrito por Abraham, pois, se assim fosse, certamente teria
sido incorporado a Biblia, ou ao menos mencionado nas Escrituras.!® Igualmente,
quando o Zohar fala dos livros anteriores a Tord, nao inclui o Séfer letsird entre
eles.?0

A atribuicao a Abraham se apoia na estrofe final do Séfer letsird: “Quando
Abraham... olhou e investigou... teve éxito na criacao...” Esta passagem sugere
claramente que Abraham fez efetivamente uso dos métodos propostos no texto.

Em muitas edigbes do Séfer letsird propoe-se como evidéncia biblica o
seguinte versiculo: “Abraham foi como Deus lhe havia dito, e Abraham tomou...
as almas que eles haviam feito em Haran” (Génesis 12:5). De acordo com alguns
comentarios, isto indica que Abraham usou, de fato, os poderes do Séfer Ietsird
para criar pessoas.?! Este seria o exemplo mais antigo do uso do Séfer letsird para
se criar um Golem. De acordo com isso, Abraham teria aprendido como usar
os mistérios do Séfer Ietsird antes que Deus lhe mandasse abandonar Haran.??

Outras autoridades, entretanto, dizem que “fazer almas” se refere a converté-
las a crenca em um Deus tnico e verdadeiro; esta é também a opiniao do Zohar.?
Alguns comentérios tentam reconciliar ambos pontos de vista e explicam que,
com os milagres realizados mediante o Séfer Ietsird, Abraham pdde convencer
pessoas do poder de Deus, convertendo-as a verdadeira fé.2*

A Escritura declara: “as almas que eles haviam feito”, no plural. Isto indicaria
que Abraham néo estava s6 em seu uso do Séfer letsird, mas que tinha um
companheiro. Um Midrash afirma que, se Abraham houvesse se engajado nos
segredos da criacao sozinho, teria ido demasiado longe na emulacao de seu
Criador; assim, ele trabalhou juntamente com Shem, o filho de Noé.? As fontes
antigas identificam Shem a Melquisedec, que abencoou Abraham e lhe ensinou
muitas das tradicdes primitivas.?®

Os mistérios mais importantes do Séfer letsird sao os relativos ao significado
interno das letras do alfabeto hebraico. Aqui também descobrimos que Abraham
era um mestre nesses mistérios. Um Midrash nos diz que “as letras nao foram
dadas a nenhum outro senao Abraham.” 27 Como veremos no comentario (1:3),



INTRODUCAO 21

a organizacao dos animais, quando Abraham fez sua alianga com Deus, também
parece estar baseada nos mistérios do Séfer letsira.

Mais argumentos que vinculam o Séfer letsird a Abraham encontram-se
no ensinamento talmidico de que “Abraham tinha muita astrologia em seu
coracao, e todos os reis do leste e do oeste se apresentaram a sua porta.?® O
Séfer letsira é um dos primeiros e mais antigos textos astrolégicos e é possivel
que incorporasse os ensinamentos astrolégicos de Abraham. O fato de esta
astrologia estar “em seu coracao’ também poderia significar que envolveria
véarias técnicas meditativas, como era em verdade o caso com a astrologia
antiga, e isto também é sugerido pelo Séfer letsira. Ha evidéncias de que
esses mistérios foram transmitidos a Abraham por Shem, junto com o mistério
do calendério (Sod Ha-Ibur).?? Quando Deus se revelou a Abraham, uma
das primeiras coisas que Deus falou para ele foi para nao ser excessivamente
dependente das predigoes astrolégicas.*

Abraham era também plenamente consciente dos usos magicos e
idélatras que podiam desenvolver-se a partir destes mistérios. O Talmud
nos diz que Abraham tinha um tratado sobre idolatria que constava de
400 capitulos.?! Ha4 também um ensinamento talmudico que afirma que
Abraham ensinou os mistérios sobre os “nomes impuros” aos filhos de suas
concubinas.® Isto se baseia no versiculo “aos filhos das concubinas, Abraham
deu presentes, e os mandou embora para as terras do leste” (Génesis 25:6).
Estes presentes consistiram em mistérios ocultos, que se estenderam entao
pela Asia Oriental.

A atribuicdo a Abraham dos mistérios do Séfer letsird colocaria sua
origem no século XVIII antes da era comum. [sto nao surpreende muito
porgue textos misticos, como as escrituras védicas, datam desse periodo, e
hé razéo para crer que a tradicdo mistica estava mais avangada no Oriente
Médio do que na india naquela época. Sendo Abraham o maior mistico e
astrélogo de sua época, é natural assumir que ele estava familiarizado com
os mistérios do antigo Egito e da Mesopotamia. Afinal, Abraham nasceu la e
também viveu no Egito.

O segundo lugar onde aparece o uso do Séfer letsird ¢ em uma tradigao
sobre os filhos mais velhos de Jacob, que afirma que eles o usaram para criar
animais e donzelas.?* Quando a Escritura diz que ‘José levou uma mé noticia (a
respeito de seus irmaos) a seu pai” (Génesis 37:2), esta se referindo a isso. Os
irmaos de José haviam comido um animal sem mata-lo adequadamente e José
nao sabia que o animal havia sido criado mediante o Séfer Ietsird e, portanto,
nao necessitava tal morte. Reportou entdo que seus irmaos haviam comido
“carne de um animal vivo”.

Os mistérios do Séfer letsird foram usados novamente ap6s o Exodo quando
os israelitas estavam construindo o Tabernaculo no deserto. O Talmud diz que
Betzalel foi escolhido para construir este Tabernaculo porque ele “sabia como
permutar as letras com as quais o céu e a terra foram criados”.?* Tal conhecimento



22 SEFER IETSIRA

esotérico era necessério, visto que se pretendia que o Tabernaculo fosse um
microcosmo, tracando um paralelo simultaneo com o Universo, o dominio
espiritual e o corpo humano.® N&o era suficiente a mera construcdo de um edificio
fisico. Na construcao, o arquiteto tinha de meditar no significado de cada parte
e imbui-las com as propriedades espirituais necessarias.

O Talmud deriva tudo isto do versiculo onde Deus diz: “Eu chamei por seu
nome, a Betzalel... e 0 enchi com o espirito de Deus, com sabedoria, entendimento
e conhecimento’ (Exodo 31:2-3). “Sabedoria, Entendimento e Conhecimento”
(Chochmd, Bind e Dadt) referem-se a estados de consciéncia que discutiremos
extensamente. Tais estados de consciéncia sao obtidos mediante a manipulacao
das letras.

As fontes silenciam acerca do Séfer Ietsira até o tempo do profeta Jeremias.
Aqui novamente encontramos a tradicao de que Jeremias queria fazer uso do
Séfer letsird, mas, como no caso de Abraham, foi advertido a nao fazé-lo sozinho.
Tomou ent&o a seu filho, Ben Sird, e os dois, juntos, exploraram os mistérios.>®
Mediante seus esforgos, chegaram a criar um Golem, mas nao o preservaram.

E possivel que tenha havido mais de uma pessoa com o nome Ben Sira, mas
o desta tradicdo era claramente o filho de Jeremias. Ha uma tradicéo curiosa a
respeito de seu nascimento. Jeremias havia sido abordado por homossexuais na
casa de banhos e, como consequéncia, havia experimentado uma ejaculagcao na
banheira. Seu sémen permaneceu sendo viavel e, quando sua filha usou depois
a mesma banheira, foi fecundada por ele, dando a luz a Ben Sira.%” Ben Sira era,
portanto, o filho de Jeremias e de sua filha.

Algumas fontes dizem que seu nome original era Ben Zéra (Filho do Sémen),
mas quando este nome tornou-se embaracgoso, mudou-o para Ben Sira.3® Devido
a natureza delicada de seu nascimento, ele ndo chamou a si mesmo “filho de
Jeremias”. Existe entretanto uma alusao em seu nome, pois Sira (R7’0) e Jeremias
(Y n7) tém ambos o valor numérico de 271. Autoridades posteriores usaram
este incidente como prova de que a inseminacao artificial nao constitui adultério
ou incesto.*

Estas tradicoes sao de particular interesse, pois existem muitos indicios de
que Jeremias ensinou estes mistérios a um certo lossef, filho de Uziel, filho de Ben
Sira.*? Existe também ao menos uma fonte que estabelece que Ben Sira realmente
ensinou o Séfer letsird a lossef ben Uziel.* O que é mais interessante é que existem
indicios de que este mesmo lossef ben Uziel possa ter escrito um comentério sobre
o Séfer letsird, ou inclusive uma das primeiras versoes do texto em si.*?

Isto é importante porque situaria a primeira versao do Séfer letsird nos
primeiros anos do Segundo Templo. Esta foi também a época da Grande
Assembleia, que pos por escrito alguns dos tltimos livros da Biblia, como Ezequiel,
por exemplo, encerrando assim o Canon Biblico.** Grande parte do servico de
oracao regular hebraico foi também composto por esta Assembleia.?* Como
essas oragoes, o Séfer letsird ainda nao havia sido escrito, mas apenas ensinado
de memoria.



INTRODUCAO 23

O PERIODO TALMUDICO

No periodo talmutdico acontece a transicao da tradicao para a histéria.
Encontra-se no Talmud uma mencao real do Séfer letsird e, embora nao
seja absolutamente certo que seja idéntica a nossa versao, tampouco existem
verdadeiras razdes para duvidar que ambos 0s textos sejam os inicos e 0s mesmos.
Na época talmtdica, o Séfer letsira comegou como um ensinamento oral e, com
o tempo, foi colocado em forma de livro e usado pelos séabios.

A primeira referéncia de tal uso implica a Rabi lehoshua (ben Chanania), um
sabio lider do primeiro século. Atribui-se a ele a afirmacao: “Posso pegar sucos
e abdboras e, com o Séfer letsird, converté-los em belas arvores. Elas, por sua
vez, produzirao outras belas arvores”.* Ainda que a frase “com o Séfer letsird”
nao apareca nas edicoes impressas do Talmud de Jerusalém, esta se encontra
em manuscritos.

A referéncia a Rabi Iehoshua é muito significativa. Ele foi um dos cinco
principais discipulos de Raban lochanan ben Zacai (47 a.e.c. - 73 d.e.c), lider
de todos os judeus depois da destruicao do Templo e reconhecido conhecedor
em todas as artes ocultas.* Rabi lehoshua foi o principal discipulo de Raban
lochanan nos mistérios da “Mercaba” (Carruagem) e este tGltimo alcancou a fama
de ser o maior conhecedor de seu tempo no oculto.*’

Isto também langa luz sobre outra personalidade mistica importante.
Segundo outra fonte antiga, Rabi lehoshua também recebeu a tradicao de Rabi
Nechunia ben HaCan4, lider da escola que produziu o Bahir. No Séfer Ha-Taguin
encontramos que a tradicao a respeito do significado mistico das coroas (Taguin)
sobre as letras hebraicas foi transmitida da seguinte maneira: “Menachem passou
a Rabi Nechunia ben HaCan4a, Rabi Nechunia ben HaCané deu-a a Rabi Elazar
ben Arach, Rabi Elazar ben Arach transmitiu-a a Rabi lehoshua que, por sua vez,
passou-a para Rabi Akiva”.*®

Rabi Elazar ben Arach é mais conhecido como o maior discipulo de Raban
Iochanan ben Zacai.*® Sabe-se também que aprendeu os mistérios da “Mercaba”
de Raban Iochanan.*® Vemos da tradicao anterior que também aprendeu de Rabi
Nechunia, possivelmente depois de deixar Raban lochanan. O Talmud relata que
Rabi Elazar foi viver junto ao rio Dismas, na cidade de Emats.®! Sabe-se também
que Emats era o lugar de Rabi Nechunia e um centro geral de ensinamentos
cabalisticos.?? E muito provavel que Rabi Elazar tenha se envolvido tanto com o
misticismo que, como o Talmud reporta, perdeu sua compreensao em matérias
legais.

Também ¢é significativo o fato de Rabi Nechunia ter recebido a tradicao
de Menachem. Sabe-se que Rabi Nechunia era o principal mistico do século
[, assim como colega de Raban lochanan ben Zacai.>®* Nao se tem dados,
entretanto, sobre quem foram seus mestres. Do Sefer HaTaguin aprendemos
que Rabi Nechunia aprendeu ao menos alguns dos mistérios de Menachem,
que serviu como vice-presidente do San’hedrin (Corte Suprema) sob o mandato



24  SEFER IETSIRA

de Hilel. Quando Menachem demitiu-se de seu cargo, Shamai foi designado
em seu lugar.>*

A maioria das autoridades identificam este individuo como Menachem, o
Essénio, citado por Josefo.>® Em certa ocasidao, Menachem viu Herodes ainda
crianga e profetizou que ele chegaria a ser Rei. Por causa disso, quando Herodes
ascendeu ao trono, honrou a Menachem e aos demais essénios. Devido a seu
relacionamento com Herodes, Menachem nao p6de manter sua posicao no
San’hedrin.

Se aceitarmos a tradi¢ao anterior, Nechunia ben HaCané poderia ter recebido
ao menos algo do conhecimento mistico de Menachem, o Essénio, o que indicaria
que os essénios eram entendidos nas artes misticas, e que as ensinaram ao menos
para alguns dos mestres talmidicos. Josefo afirma que os essénios faziam uso dos
nomes angélicos e que podiam predizer o futuro mediante diversas purificagbes e
métodos dos profetas.>® O que é mais significativo é que Josefo também identifica
0s essénios com os pitagoricos.®” Devido ao fato de o Séfer letsird aparentemente
conter alguns elementos que lembram as técnicas dos pitagéricos, é possivel que
o texto tenha sido preservado pelos essénios durante o periodo que precedeu
ao Talmud.

Rabi Elazar ensinou a tradicao relativa as coroas sobre as letras a Rabi
Iehoshua que, por sua vez, transmitiu-a a Rabi Akiva (12-132 d.e.c). Rabi
Akiva sobressaiu-se nesta area e o Talmud assinala que ele podia derivar
muitos ensinamentos importantes destas coroas.®® Também recebeu a tradigao
da “Mercaba” de Rabi lehoshua, assim como outros conhecimentos ocultos
importantes.® Nao resta davida que, em seu tempo, Rabi Akiva foi considerado
o maior de todos os conhecedores do dominio mistico.®® Rabi Shimon bar lochai,
autor do Zohar, foi discipulo de Rabi Akiva.

Nao é de causar surpresa que algumas fontes atribuam a autoria do Séfer
letsird a Rabi Akiva.®! A maioria dos primeiros textos talmudicos tiveram sua
origem em Rabi Akiva, que os transmitiu oralmente de uma forma bem definida.%?
Ainda que esses livros nao fossem escritos, haviam sido compostos por Rabi Akiva
e era a sua redacao que era ensinada oralmente.

Naquele tempo, existia a regra de que a tradicdo oral fosse recapitulada
exatamente, palavra por palavra, precisamente como havia sido dada. A norma
era: “Alguém deve sempre repassar as palavras precisas de seu mestre.” © E
cada mestre proporcionaria assim um programa de estudo que seus discipulos
memorizariam palavra por palavra. No campo legal isto era conhecido como
a “Primeira Mishna”.® E possivel que Rabi Akiva também tenha produzido
um texto oral do Séfer letsird para que seus alunos do conhecimento mistico o
memorizassem. Além disso, suas notas pessoais podem ter sido guardadas.

Neste respeito, o Séfer letsird nao teria sido diferente do resto da tradicao
oral. Ainda que sua finalidade fosse a de ser transmitida oralmente, ndo sendo
de fato publicada, suas notas pessoais e manuscritos foram guardados.® Isto era
especialmente verdadeiro para importantes técnicas de ensinamento que nao



INTRODUCAO 25

eram vistas nas academias, assim como em textos esotéricos.®® Do mesmo modo,
os chefes das academias haviam escrito anotagbes para preservar exatamente
as tradicoes. ©

Ainda que tais notas nunca fossem publicadas, eram cuidadosamente
preservadas nas academias. Os mestres seguintes frequentemente acres-centavam
notas marginais aos manuscritos, e tais notas encontram-se, as vezes, inclusive nos
rolos biblicos que usavam.®® Devido ao fato dessas notas serem preservadas por
individuos privados, e nunca serem distribuidas publicamente, eram conhecidas
como “os rolos ocultos” (Meguilat Setarim).%® Nesta categoria incluia-se nao sé6
material esotérico, como o Séfer letsird, como também material legal, como a
Mishnd, cuja transmissao devia ser oral.

Isto pode ajudar a explicar por que o Séfer letsird existe em tantas versoes.
Diferente da Mishnd, que com o tempo foi publicada em uma edigao bem definida,
o Séfer letsird nunca evoluiu para além do estado de ser um “rolo oculto’. Diferentes
versoes podem ter sido ensinadas por varios mestres e, como o texto nunca foi
abertamente publicado, ndo havia modo de comparar e corrigir essas diferentes
versdes. Além disso, pode ser que muitas notas marginais foram incorporadas ao
texto, produzindo-se diferentes versdes, o que explicaria o fato de nao existir outro
classico hebraico em tantas variantes e versdes como o Séfer letsird.

Parece muito provéavel que o Séfer letsird existia ja em sua forma presente
quando a Mishna foi redigida no ano 204 e.c. O editor da Mishna foi Rabi
Iehudé, o Principe (135-220), chamado simplesmente de “Rabi”. E certamente
possivel que exista uma referéncia concreta ao Séfer letsird na Mishnd. Em um
dos poucos lugares onde se discute o conhecimento esotérico, a Mishnd afirma:
“Os mistérios da Criacao (Maasse Bereshit) ndo podem ser expostos na presenca
de dois discipulos, e os mistérios da Mercaba (Maasse Mercabd) nao podem
ser expostos inclusive na presenca de apenas um, a menos que seja sabio e
compreenda seu conhecimento”.”

O termo “Maasse Mercabd” refere-se aos métodos meditativos empregados
para ascender aos dominios espirituais superiores.”! Ainda que filésofos
posteriores, tais como Maiménides, sustentassem que isto envolvia especulacéo
filoséfica, as mais antigas fontes claramente estabelecem que “Maasse Mercaba”
tratava de métodos meditativos usados para a ascensao espiritual.”? Como tal,
este foi considerado o mais esotérico de todos os exercicios espirituais.

De acordo com muitas autoridades, “Maasse Bereshit” refere-se aos mistérios
do Séfer letsira”™®. Como sabemos que “Maasse Mercaba” era de natureza mistica,
¢ légico supor que 0 mesmo era verdadeiro para “Maasse Bereshit”. Além disso,
a suposicao de que “Maasse Bereshit” incluia o Séfer letsira esclarece também
um bom numero de referéncias talmidicas de outra maneira obscuras. Existe
também evidéncia de que Rabi estava familiarizado com os mistérios da Mercaba,
e ¢ légico supor que conhecia o Séfer letsird.”™

Assim, uma geragao depois, tem-se o relato de dois discipulos de Rabi
claramente envolvidos nos mistérios do Séfer letsird. O Talmud diz que “Rabi



26 SEFER IETSIRA

Chanina e Rabi Hoshia dedicavam-se ao Séfer Ietsird toda sexta-feira, antes do
Shabat, e criavam para si um novilho,”® e o comiam”.”® Uma outra versao deste
mesmo relato diz que se ocupavam de “Hilchot letsira” (Leis da Criagdo) em
vez de Séfer letsird.”” O termo Hilchot pode, entretanto, aplicar-se tanto a regras
filosoficas como legais.” De fato, em alguns manuscritos mais antigos, o Séfer
letsird realmente é intitulado de “Hilchot letsird”.”®

Existem muitas interpretacdes sobre o que exatamente os dois sabios
conseguiam criando tal novilho e por que o faziam. Alguns dizem que nao
criavam de fato um novilho fisico, mas sim uma imagem meditativa com tal
clareza que a satisfacao espiritual era similar a da comida.? Um cabalista do
quilate de Abraham Abulafia (1240-1296) sustenta inclusive que sua criagao era
mistica, e nao fisica.®! O Rashba (Rabino Shelomo ben Aderet, 1235-1310) viu
um significado particular no fato de eles se ocuparem daquilo na sexta-feira, o
dia da criacao original dos mamiferos.®? Toda esta questéo sera discutida depois
em nosso comentario.

Evidentemente, Rabi também ensinou os mistérios a seu discipulo Rav (Aba
Arichta), que por sua vez os ensinou a Rabi Iehudéa (220-299 e.c.), fundador e
primeiro mestre da academia babilénica em Pumpedita. Rabi lehud4, junto com
Rabi Aina, eram chamados de “Ancides de Pumpedita”.?® O Talmud relata que
os “Ancides de Pumpedita” estavam versados (Tanu) em (Maasse Bereshit).3*
O uso da palava Tanu evidencia que Maasse Bereshit ja existia em uma forma
definida, muito provavelmente como um livro escrito.® Isto sugere que o Séfer
letsira ja estava escrito.

Existe também outra evidéncia de que Rabi lehudéa aprendeu os mistérios do
Séfer letsird de Rav. O ensinamento de que “Betsalel sabia permutar as letras com
as quais o céu e a terra foram criados” é atribuido a “Rabi lehuda em nome de
Rav” .8 Também é atribuido a ele a afirmacao de que Deus revelou a Abraham
que “saisse de sua astrologia”,®” o que indica que ele tinha alguma evidéncia de
que Abraham era versado em astrologia, uma posicao que se encontra claramente
no Séfer letsird. Existem provas também que Rabi lehudéa aprendeu de Rav os
mistérios do Nome de 42 letras.

Na qualidade de iniciado nos mistérios do Séfer letsird, Rabi lehuda havia
tido também um profundo entendimento do significado mistico da lingua hebraica.
Descobrimos assim que ele enfatizou o uso da lingua hebraica, inclusive na
conversacao cotidiana.®” Rabi lehudé defendia também que a oracéo devia ser
realizada em hebraico e ndo no aramaico vernacular. %

O Talmud relata que Rabi lossef conhecia os mistérios da Mercabé, enquanto
os “Ancides de Pumpedita” eram versados nos mistérios da Criagao. Rabi lossef
conseguiu que os ancides lhe ensinassem os mistérios da Criacdo mas nao lhes
confiou os mistérios da Mercaba.

Isto indica que os mistérios da Mercaba e do Séfer letsird eram ensinados
por escolas diferentes, e que os membros de uma escola nao conheciam os
ensinamentos da outra. As duas envolviam-se em diferentes disciplinas e tinha-se



INTRODUCAO 27

o cuidado de manté-las separadas. Isto também responde a pergunta do porqué
o Séfer letsird nunca ser mencionado nos “Hechalot” (Palacios), o classico da
literatura da Mercaba.” A literatura da Mercaba desenvolveu-se em uma escola
que pode nao ter tido acesso ao Séfer letsird, ainda que alguns de seus membros
possam definitivamente ter sido versados nele. No mesmo contexto, o Séfer letsira
é mencionado poucas vezes no Zohar, mas jamais no texto principal.”®

Naquele periodo, houve alguns sabios que evitaram por completo tais
mistérios. Um deles foi Rabi Elazar ben Padat, que chefiou a academia de Tibérias
ap6s a morte do Raban lochanan no ano 279 e.c. Quando Raban lochanan se
ofereceu para ensinar-lhe os mistérios da Mercab4, ele declinou sob o argumento
de que era muito jovem. Depois da morte de Raban lochanan, quando Rav Assi
quis compartilhar estes mistérios, ele novamente declinou, dizendo: “Se eu fosse
digno, teria aprendido-os de Raban lochanan, teu mestre”.*

Em vez disso, Rabi Elazar adotou uma postura um tanto quanto oposta a das
escolas esotéricas, aceitando o ponto de vista de Rabi lossi ben Zimra. Negando
que com o Séfer letsird pudesse realmente criar-se outra vida, disse em nome
de Rabi lossi: “Se todas as pessoas no mundo se reunissem, nao poderiam
criar um Unico mosquito e imbui-lo com uma alma”.®® Nao que Rabi Elazar
duvidasse da existéncia de tais poderes, mas acreditava que eles ndo eram mais
conhecidos. Estes poderes, entretanto, existiam na Tord. Assim, Rabi Elazar disse:
“Os paragrafos da Tord nao estdo em ordem. Se estivessem em ordem (correta),
qualquer um que os lesse seria capaz de (criar um mundo,) ressuscitar os mortos
e realizar milagres”.%®

Uma geracao mais tarde encontramos dois importantes sébios ativamente
engajados nos mistérios do Séfer letsird. O primeiro foi Rava (299-353 e.c.),
fundador e primeiro mestre da academia babilénica de Mechuza. A ele é atribuido
o dito: “Se os justos quisessem, poderiam criar um mundo’.’” Seu companheiro
foi Rav Zeira, conhecido como o “Santo da Babilénia”.*® Tao grandes eram seus
poderes meditativos que podia meter os pés no fogo sem queimar-se. Ele testava
a si mesmo a cada més para ver se seus poderes haviam diminuido. Em certa
ocasiao, foi distraido pelos demais sabios, de modo que falhou; a partir de entao
passou a ser chamado de “o pequeno homem dos pés queimados”.”

Uma tradicao antiga afirma que Rava e Rav Zeira trabalharam juntos durante
trés anos meditando no Séfer letsira. Quando por fim o dominaram, criaram
um bezerro e o abateram, servindo-o em uma festa para celebrar sua realizagao.
Eles entdo perderam seus poderes e tiveram que trabalhar por outros trés anos
para restaura-los.'®

O Talmud diz que “Rava criou um homem” e o enviou a Rav Zeira. Quando
este viu que o andrdéide nao poderia responder as suas perguntas, ele percebeu
que era um Golem e disse: “retorne ao p6”.1°! O Bahir assinala que o Golem
nao podia falar porque Rava ndo estava completamente livre da corrupgéao e
do pecado, e quanto mais o0 homem peca, nao pode participar dos poderes
do Criador.!> Somente Deus pode fazer um homem que pode falar. Esta é a



28 SEFER IETSIRA

primeira mengao da criagdo de um Golem na literatura hebraica, mas vérios
outros exemplos s&o relatados na Idade Média.!%

Até a expressao “Rav criou um homem” possui conotagdes misticas. No
original se 1& RaBA BaRA GaBRA (X723 X732 8317) e, como um cabalista antigo
faz notar, a sequnda palavra ndo é outra que o inverso da primeira.!® A terceira
palavra acrescenta um Guimel, a terceira letra do alfabeto, para a palavra
que a antecede. Isto produz uma frase de dez letras com valor numérico de
612, um menos que 613, o nimero de ossos e vasos sanguineos do corpo
humano.® O homem criado por Rava era, assim, algo menos que humano. Em
muitos aspectos, esta expressao é recordagao da palavra Abracadabra (ABRA
CADaBRA - X72182 872R), que significa literalmente “eu criarei como falo” .10

Durante o periodo talmtdico houve muitos sdbios que se engajaram nesses
mistérios.'”” Com o fim desta era, entretanto, uma cortina de siléncio ergueu-se
sobre todas as atividades ocultas. Parece que um ntmero de livros misticos foi
escrito durante o periodo gabnico que se seguiu, mas sua origem esté envolta
em mistério. Contudo, o conhecimento dessas praticas existiu claramente até o
século X, e Hai Gaon (939-1038) fala de pessoas envolvidas na permutacao
(Tseruf) mistica das letras.!%®

TEXTOS E COMENTARIOS

Nao é apenas no periodo pés-talmidico que encontramos citagbes concretas
do Séfer letsira. Uma das primeiras referéncias encontra-se em um poema do
Rabino Elazar Kalir, que viveu provavelmente no quinto ou sexto séculos. Ele
escreve: 1%

Entao, desde a eternidade, com dez ditos tiraste
Com escriba, escrita e pergaminho — Dez,

Tu acabaste em seis direcoes,

Dez palavras.

Existem também alusdes aos ensinamentos do Séfer letsird na Baraita de
Shemuel HaCatan, o qual, de acordo com evidéncia interna, foi escrito apro-
ximadamente em 776 e.c.!’? Existe também uma mencao das “Dez Sefirot do
Nada” em um Midrash tardio que pode ter sido redigido perto desta época.!!!

A auséncia de qualquer referéncia inequivoca ao Séfer letsird na literatura
anterior tem levado alguns historiadores a especular se as citacoes talmudicas se
referem ou ndo ao nosso texto. Alguns sustentam que a nossa versao foi escrita
muito depois do Talmud. Uma lista de tais estimativas é dada na Tabela 1.



INTRODUCAO 29

Tabela 1. Opinioes historicas sobre quando foi escrito o Séfer Ietsird

Antes de 100 a.e.c. Lazarus Goldsmidt, Das Buch der Schépfung, Frankfurt,
1894, p. 12.
Israel Weinstock, Temirin I, Jerusalem, 1972, p. 21. (para as
primeiras partes).

100 a.e.c- 100 e.c. Adolphe Franck, Die Kabbalah, Leipzig, 1844, p. 65.
Israel Weinstock, loc. cit. (para o segqundo nivel).

1-100 e.c. Adolph Jellinek, Introducéao a Die Kabbalah, p. 6-9.
Yohann Friedrich von Meyer, Das Buch Yezirah, Leipzig, 1839, p. v.
Heinrich Graetz, Gnosticismus, Krotoschin, 1846, p. 102-103.

100-200 e.c. Isidore Kalisch, Séfer Ietsird, New York, 1877, p. 3
David Castelli, Comenti di Donolo, Firenze, 1880, p. 14.
Abraham Epstein, Beitrage zur Judischen Alterthumskunde,
Viena, 1887, 1:46-49.
Idem., Rescherche sur le Sefer Yecira, Revue des Etudes Juives,
29:75-76 (1894).
Gershon Scholem, Ursprung und Anfénge, Berlin, 1962, p. 21,
25 (nota 45).
Avraham Meir Habermann, Sinai, 10:141 (1947).

200-400 e.c. Louis Ginzberg, Jewish Encyclopedia, New York,1904, 12:605.
Gershom Scholem, Encyclopedia Judaica, Berlin, 1932, 9:109.

400-600 e.c. Leo Baeck, Aus drei Jahrtansende, Berlin, 1938, p. 382.

600-800 e.c. Hermann L. Strack, Einleitung in Talmud und Midras, Munich,
1921, p. 221.

Sh. Morg, Sheva Kefalot, BGD KRPT, Sefer Tur Sinai, Jerusalem,
1960, p. 233-236.

Nehemia Aloni, Historische Grammatik, Hali, 1922, p. 92.
Idem., Temirim I, p. 96.

800-900 e.c. Leopold Zunz, Die Goltensdienlichen Vortrdge der Juden,
Berlin, 1892, p. 175.
Mortiz Steinschneider, Judische Literatur, p. 401.
Heinrich Graetz, Geschechte der Juden (1875) 5:297.
Ph. Bloch, Mystik und Kabbalah, Trier, 1896, p. 244.
Israel Weinstock, loc. cit. (para edi¢Oes posteriores).




30 SEFER IETSIRA

Entretanto, uma anélise mais criteriosa revela um nimero de camadas no
texto. As partes mais primitivas do livro parecem ser muito antigas, possivelmente
anteriores a era talmudica.!'? Uma quantidade de texto consideravel parece ter
sido acrescentada depois, possivelmente como um glossario ou comentério.
Como fazem notar alguns dos primeiros comentaristas do Séfer letsird,
comentarios e notas marginais foram ocasionalmente incorporados ao texto.!13
No século X, o Rabino laacov ben Nissim escreveu: “pessoas escrevem
comentérios em hebraico no livro, e alguns tolos vém e comentam o comentario.
Entre eles, a verdade se perde”.!!* Isto nao nos surpreende: desde os tempos
talmudicos, notas marginais eram muito comuns em pergaminhos biblicos,
embora houvesse bastante conhecimento do texto, para que os comentarios
nao fossem incorporados a ele.

Vérios extratos sao evidentes no Séfer letsird, alguns aparentemente
acrescentados no final do periodo talmidico e outros na era gabnica. Deste modo,
estimativas criticas a respeito de sua idade dependeriam da parte analisada.

Os primeiros comentéarios ao Séfer letsird foram escritos no século X. O
primeiro foi escrito em 931 por Saadia Gaon, um dos mais importantes lideres
religiosos e filésofos de seu tempo. O segundo, Chakamoni, foi escrito pelo Rabino
Shabatai Donelo em 946, enquanto o terceiro foi escrito por Donash ibn Tamim
uma década depois.!*® Em seu contetido, todos sao mais filoséficos que misticos.

Mais significante é o fato desses comentéarios terem sido escritos sobre
diferentes versdes do Séfer letsira. O comentério de Donash foi escrito sobre a
geralmente conhecida Versao Curta. Com pequenas variacoes, esta versao foi
impressa em 1562 na edigao de Mantua e é dominante em todas as subsequentes
edicoes impressas.

O comentério de Shabatai Donelo foi escrito sobre o que é conhecido como
Versao Longa. Muitas edigbes impressas incluem esta Versao Longa como uma
espécie de apéndice. Existe também um manuscrito completo desta versao que
data do século X. Ainda que existam diferencas importantes na indicagdo dos
valores das letras e planetas, a Verséo Longa é muito mais uma Versao Curta
com um comentario adicional. Isto é particularmente evidente no sexto capitulo,
onde encontramos um comentério sobre a primeira estrofe do livro. Também sao
significativas algumas recapitulagbes (ver 4:14, 5:20), que sao realmente revisdes
do texto anterior. A existéncia de ambas, uma Versdao Curta e uma Longa, foi
notada ja no século XIII por Abraham Abulafia.!

A terceira versao é a de Saadia Gaon, que também aparece em alguns
fragmentos de Gueniza primitivos. Ela é muito parecida com a Versao Longa,
exceto pelo fato das estrofes estarem em ordem completamente diferente. Esta
variante, comumente chamada de Versao Saadia, tem sido virtualmente ignorada
pelos cabalistas, se bem que, aparentemente, foi usada pelo Rabino lehudéa
Halevi em seu livro O Cuzari.



INTRODUCAO 31

Ja no século X, o préprio Saadia Gaon comentou sobre as muitas variantes
do Séfer letsird, dizendo: “Nao se trata de um livro comum, e muitas pessoas
tém sido descuidadas na mudanga e transposicao do texto”.!'” Um século mais
tarde, o Rabino Iehudé Barceloni notou também que “existem muitas versoes,
algumas muito confusas”.!’® Em 1562, os impressores da primeira edicao de
Mantua comentaram que tiveram que revisar muitos manuscritos para encontrar
um texto confiavel.

Se todas as variacoes encontradas em manuscritos fossem contadas, teriamos
literalmente dezenas de diferentes variacoes do texto do Séfer letsira. Em nenhum
outro texto judaico encontramos tantas versoes. Algumas delas podem ter vindo de
diferentes escolas, que, por causa do segredo de seus ensinamentos, ndo tinham
comunicacao entre si. Aparentemente, diferentes notas marginais e comentarios
também foram incorporados ao texto. Além do mais, se o texto foi preservado
oralmente por um longo tempo, as variacbes em sua organizagao podem ter
acontecido também.

Além disso, existe outra possibilidade sugerida pelo fato de, em esséncia,
os cabalistas rejeitarem todas as versées mencionadas anteriormente. E sabido
que durante o periodo gadnico (séculos VI a X), os cabalistas restringiram seus
ensinamentos a sociedades secretas muito pequenas. Grandes esforcos foram
empreendidos na manutencao do segredo para que seus ensinamentos nao
caissem em maos impréprias. Como o Séfer letsird é um livro pequeno, isto
representava grande perigo. Os chefes dessas escolas podem ter divulgado
versoes espurias deliberadamente, para confundir todos aqueles que poderiam
ser tentados a penetrar em seus mistérios. Com varias versdes em circulagao, os
nao-iniciados nao saberiam qual escolher.

Inicialmente, foram os préprios cabalistas que preservaram o texto correto,
escondendo-o dos intrusos. Por volta de 1550, o Rabino Moshe Cordovero, lider
da Escola de Safed e maior cabalista de seu tempo, examinou minuciosamente
dez dos melhores manuscritos disponiveis e escolheu o que mais se adaptava
a tradicao dos cabalistas.!’” Uma geragao mais tarde, o texto foi refinado ainda
mais pelo Ari (Rabino Yits’chac Luria), um dos maiores cabalistas de todos os
tempos. Seu texto, conhecido como “Versao Ari”, foi publicado iniimeras vezes,
normalmente como parte de alguma outra colecao. Ela se parece com a Versao
Curta em muitos aspectos, mas existem diferencas muito significativas nas suas
indicagbes. Em geral, a Versao Ari é a tGnica que estd em concordancia com o
Zohar.

Um nimero de variagdes sao encontradas nestas versoes, e uma edicao
final do texto foi produzida pelo Gra (Rabino Eliahu, o Gaén de Vilna) no
século XVIII.*?° Esta é conhecida como a Versao Gra-Ari, ou simplesmente como
Versao Gra.



32 SEFER IETSIRA

Portanto, existem quatro versdes importantes do Séfer letsird, que sao:

1) A Versao Curta
2) A Versao Longa
3) A Versao Saadia
4) A Versao Gra

Como a Versao Gra foi considerada a mais auténtica pelos cabalistas, esta
€ a que nos escolhemos para a tradugao inicial e comentérios. As outras trés
versoes sao apresentadas no Apéndice 1.

Mais de 80 comentérios foram escritos sobre o Séfer letsird. Alguns,
especialmente os mais antigos, foram basicamente filoséficos. Com a emergéncia
da Cabalad como ensinamento publico, um nimero de comentéarios misticos e
cabalisticos foi também escrito. Quando o Bahir e o Zohar foram publicados, os
comentaristas trabalharam para encaixar o Séfer letsird no sistema de ambos os
textos. O mesmo é verdadeiro para os ensinamentos do Ari, que domina sobre os
comentarios posteriores. A histéria dos comentarios sobre o Séfer letsird ensina
tanto quanto a histéria da Cabalé em geral. Uma lista dos principais comentérios
consta na Bibliografia.

Nosso comentério sobre o Séfer letsird leva em consideragao a maioria deles,
assim como nossas outras pesquisas sobre os métodos dos cabalistas, muitas
das quais publicadas em meu livro Meditation and Kabballah. Ainda que vérias
aproximacgoes tedricas sejam importantes, concentrei-me principalmente nas
técnicas misticas resumidas no Séfer letsird, assim como nos métodos meditativos
que implicam.

Arveh Kaplan
3 de Kislev de 5737



CAPITULO1 35

1:1

maan Maebs marn) o owSwa

DYR 9N DRI DR MNAY T T PP

R 07 M A S8 e S oy 19m

RIT YT OV YA WYY Ty 1w

- MDY 1901 1902 D90 ML MY IR K1

Com 32 caminhos misticos de Sabedoria
gravou Yah
o Senhor dos Exércitos
o Deus de Israel
o Deus vivo
Rei do Universo
El Shadai
Clemente e Misericordioso
' Elevado e Exaltado
que mora na Eternidade
cujo nome é Sagrado -
Ele é sublime e sagrado - ]

E criou Seu universo |'|I
com trés livros (Sefarim)
com texto (Sefer) N

com numero (Sefar)
e com comunicagdo (Sipur).

= il __\_'F“_H-.F—,I_ __.."""-"_-"‘r

Com 32

Conforme seréa explicado na estrofe seguinte, estes 32 caminhos manifes-
tam-se como os 10 digitos e as 22 letras do alfabeto hebraico. Os 10 digitos
manifestam-se também nas Dez Sefirot, que sdo os conceitos béasicos da exis-
téncia.

As letras e os digitos sao a base dos ingredientes mais elementares da Criagao:
a qualidade e a quantidade.! A qualidade de qualquer coisa pode ser descrita
por palavras formadas por letras, enquanto todas as quantidades associadas a
ela podem ser expressas por nimeros.

Os niimeros, entretanto, ndo podem ser definidos até que exista algum



CAPITULO1 51

1:2

a1 53 Mo Wy I
MO APIR DY DN
M52 YA M whw !
WD Y 0N ’
]

Dez Sefirot do nada
. E 22 letras Fundacdo:
Trés Maes
Sete Duplas ]
E doze Elementares.

___r.____..—_---"“—l

= - = il i ———

Dez Sefirot

O Séfer Ietsird define agora os 32 caminhos como consistindo de 10 Sefirot
e 22 letras.

A palavra Sefird significa literalmente “conta”. Distingue-se, assim, de Mis-
par, que significa “nimero”. Embora diga-se que as Sefirot representem os dez
digitos basicos, na realidade nao sdo nimeros. Contudo, sdo as fontes nas quais
os nimeros se originam. Apesar do Séfer letsird ndo dar o nome das 10 Sefirot,
estes sdo bem conhecidos na Cabala classica. Elas sdo mostradas na Tabela 6.
As Sefirot apresentam-se geralmente dispostas em trés colunas, como mostrado
na Figura 1.

Os nomes das dez Sefirot sdo todos derivados da Escritura. Ao enumerar
as qualificacdes de Betsalel, Deus diz: “Eu o enchi com o espirito de Deus, com
Sabedoria, com Entendimento e com Conhecimento’ (Exodo 31:3). Como o
Séfer letsird declara posteriormente (1:9), o “Espirito de Deus” refere-se a Kéter
(Coroa), a primeira das Sefirot. Sabedoria e Entendimento referem-se entao as
duas Sefirot seguintes.

As primeiras duas Sefirot estao aludidas no versiculo: “Com Sabedoria Deus
estabeleceu a terra, com Entendimento a firmou nos céus e com seu Conheci-
mento as profundidades foram quebradas” (Provérbios 3:19-20). Igualmente,
estd escrito: “Com Sabedoria se constréi uma casa, com Entendimento ela é
estabelecida e com Conhecimento seus comodos se enchem” (Provérbios 24:3-4).



52 SEFER IETSIRA
Tabela 6 - As Dez Sefirot

1. Kéter Coroa
2. Chochma Sabedoria
3. Bina Entendimento
[Ddéat] [Conhecimento]
4. Chéssed Amor
5. Guevurd Forca
6. Tiféret Beleza
7. Nétsach Vitéria
8. Hod Esplendor
2 lessod Fundacao
10. Malchut Realeza

Todas estas fontes enumeram trés qualidades: Sabedoria, Entendimento
e Conhecimento. Entretanto, o Conhecimento ndo é propriamente uma Sefird
mas, meramente o ponto de confluéncia entre a Sabedoria e o Entendimento.
Nao obstante, de muitos modos comporta-se como uma Sefird, e assim frequen-
-temente aparece incluida entre as Sefirot.5?

As seguintes sete Sefirot se nomeiam no versiculo: “Teus, 6 Deus, sdo a
Grandeza (4), a Forca (5), a Beleza (6), a Vitéria (7) e o Esplendor (8), por Tudo
(9) no céu e na terra; teu, 6 Deus, é o Reino (10)...” (1 Crénicas 29: 11).5 Aqui
sao definidos os nomes de todas as Sefirot inferiores. Ver Figura 1. Em quase
todas as fontes, entretanto, chama-se a primeira Chéssed (Amor) em vez de Gue-
duld (Grandeza). Similarmente, a sexta é chamada lesséd (Fundacao) em lugar
de Tudo. Entretanto, nos textos cabalisticos mais antigos, ambas as designacoes
sao usadas.

Segundo alguns cabalistas, as Dez Sefirot tém seu paralelo nas 10 vogais
hebraicas,* que junto com as 22 letras compreendem entao a totalidade do
alfabeto hebraico.

Do Nada

A palavra empregada aqui é Beli-ma (19*3) que pode também ser traduzida
como “fechado”, “abstrato’, “absoluto” ou “inefavel”.

Esta palavra aparece uma s6 vez na Escritura, no versiculo: “Ele estende o
norte sobre o Caos, pendura a terra sobre um nada (Beli-ma)” (J6 26:7). Se-
gundo muitos comentéarios, a palavra Beli-ma deriva de duas palavras, Beli, que
significa “sem”, e Ma, que significa “o que” ou “algo”. A palavra Beli-ma viria
entdo a significar “sem absolutamente nada” ou “nada”.>



Hod

Figura 1 - As Sefirot

lesséd

CAPITULO 1

Chéssed

53



54 SEFER IETSIRA

Figura 2 - Dez pontos unidos por 22 linhas. Ha trés horizontais,
sete verticais e doze diagonais

22
De acordo com esta interpretacéo usa-se a designacéo “Sefirot do nada” para
indicar que as Sefirot sdo conceitos puramente ideais, sem substancia de nenhum

tipo. Diferente das letras, que tém forma e som, as Sefirot nao tém propriedades
fisicas intrinsecas. Como tais, sdo puramente conceituais.

Outras fontes estabelecem que Beli-ma vem da raiz Balam (093), que signi-
fica “freio’. Isto é encontrado no versiculo: “Nao sejas como o cavalo ou a mula
que nao entendem, cuja boca deve ser freada (Balam) com cabresto e rédeas”
(Salmos 32:9).%¢

Esta segunda interpretacao parece ser indicada no préprio Séfer letsird,
ja que depois este afirma: “Refreia (Balom) sua boca de falar delas” (1:8). De
acordo com isto, a traducao de Beli-ma seria “inefavel”. O texto falaria entao
de “Dez Sefirot inefaveis”, indicando que ndo podem ser descritas de nenhuma
maneira. Similarmente, o versiculo biblico “Ele pendura a terra sobre o inefavel”,
significaria que as forcas que sustentam a Criacao ndo podem ser descritas.>’

De acordo com ambas as interpretagoes, as Sefirot sao distintas das letras.
Enquanto as letras séo primariamente modos de expressao, as Sefirot sédo inex-
pressiveis por sua prépria natureza.

Um dos maiores cabalistas, Rabi Isaac de Aco (1250-1340), assinala que
Beli-ma tem valor numérico 87. Por outra parte, o nome Divino Elohim soma 86.
Beli-ma representaria entédo o estagio que segue imediatamente a pura esséncia
do Divino.*®



