
3Parábolas da Cultura Judaica  e sua Luz sobre a Arte de Vender

David Gorodovits e
Silvio Acherboim

NEGÓCIO FECHADO
Parábolas da Cultura Judaica

e sua Luz sobre a Arte de Vender

livro_business_2007.p65 15/05/2007, 11:043

Preto

7

Índice

Prefácio à edição Brasileira ........................... 9

Prefácio à edição em HeBraico.......................19

Prólogo: o sáBio-amigo.................................23

soBre a nova edição comentada...................25

diálogo Um ................................................... 31

diálogo dois.................................................. 81

diálogo três................................................ 133

diálogo QUatro ....................................... 201

diálogo cinco ........................................... 241

Ìndice



9

Prefácio à edição Brasileira

“Eu sou o Eterno, teu Deus, que te tirei
da terra do Egito, da casa dos escravos.”

Êxodo 20:2 

Os Dez Mandamentos foram uma revelação única na história da 
humanidade. Ouvida por todo o povo judeu aos pés do monte Sinai, a 
voz de Deus continua a ecoar mais forte do que nunca em nossos almas, 
geração após geração, alimentando a fé inabalável que arde em nossos 
corações desde aquele momento. Ao longo de todas as jornadas que 
empreendemos, levamos conosco a mensagem eterna da crença no Deus 
único, expressa no versículo acima. Por ela, estivemos prontos a morrer; 
por ela, atravessamos incólumes água e fogo e, graças a ela, sobrevivemos 
e viveremos para sempre – em nossos filhos e nos filhos de nossos filhos, 
até o final dos tempos. É o nosso legado maior: a fé no Criador.

Não foram poucos e nem amenos os obstáculos que o judaísmo 
enfrentou ao longo dos séculos e milênios. A todos eles, nós, judeus, 
respondemos de cabeça erguida. “O Cuzarí”, esta grandiosa obra 
clássica do século XI, ocupa lugar de honra na galeria de respostas 
que, com orgulho e humildade, levamos aos demais povos da terra. 
Mas, acima de tudo, ela adquiriu valor inestimável como instrumento 
de autoconhecimento, tarefa que a riqueza de nossa trajetória torna 
obrigatória, essencial. As ideias e ensinamentos contidos em suas páginas 
falam em profundidade sobre quem somos e o papel que nos cabe 
desempenhar em nome do pacto que fizemos com o Eterno.

A importância de uma obra como esta toma proporções ainda 
maiores em um momento como o que tentamos transpor atualmente. A 
nova geração encontra-se, como nunca, exposta a apelos e influências 
destinadas a distanciá-la de sua preciosa herança, e é dever sagrado de 
cada um de nós impedir que isto aconteça. E “O Cuzarí”, tão poderoso 
e verdadeiro hoje quanto na época em que foi escrito, é um dos clássicos 
judaicos que contém todos os elementos capazes de reafirmar a beleza 
dos valores e a grandeza de nossa tradição. 

Prefácio à Edição Brasileira



O Cuzarí10

soBre o aUtor

O Rabino Iehudá ben Shemuel Halevi (conhecido sob o acrônimo 
de Rihal), precursor da historiologia (filosofia da história), consagrou-
se como o poeta da nação judaica. 

O Rihal nasceu em 1075 em Toledo, norte da Espanha, numa época 
em que a política local passava por drásticas mudanças em função da 
consolidação do reinado cristão de Castilha, que chegou ao ápice em 1085 
com a conquista da cidade natal do nosso poeta. Uma das consequências 
deste fato foi a transferência de grande parcela da comunidade para 
o norte. Toledo transformou-se em centro da cultura judaica, onde 
floresceram luminares da erudição, como os Rabinos Abraham ibn Ezra 
e Iehudá Al-Harizi, entre outros, até Maimônides, o Rambam, devolver 
o brilho ao sul da Espanha, a partir da cidade de Córdova. 

Pouco sabemos sobre a infância e os estudos do Rihal, mas é evidente 
o fantástico domínio que tinha sobre o Talmud e o Tanach, flagrante nas 
associações e citações presentes em seus livros e poemas – ele compôs 
mais de mil poemas e cânticos ao longo de sua vida. Torna-se claro, 
também, o sólido conhecimento que tinha da poesia e filosofia árabes, 
uma vez que delas lançou mão com raro talento nas respostas que 
compõem sua obra-prima – “O Cuzarí”. 

Durante os anos de sua juventude, o Rihal peregrinou pelos grandes 
centros de estudo da Torá situados no sul da Espanha. Foi aluno na 
Ieshivá do Rabino Isaac Alfassi, conhecido pelo acrônimo de Rif, e amigo 
do grande sábio Rabino Iossef ibn Migash. Por ocasião do falecimento 
deste, escreveu um comovente discurso fúnebre.

O Rihal continuou a viajar em busca do saber, e suas jornadas pela 
Península Ibérica e norte da África permitiram-lhe conhecer de perto a 
situação trágica do povo de Israel, pressionado entre os cristãos de Edom 
e os muçulmanos de Ismael – “entre o martelo e a bigorna”. O sofrimento 
que testemunhou marcou indelevelmente sua alma para sempre. 

O dom poético do Rihal era único, especial, e viria a influenciar de 
maneira decisiva os rumos de sua vida. Conviveu com grupos que uniam 
a Torá à cultura geral e à nobreza, e desenvolveu sua poesia a ponto de 

11

vencer um concurso que tinha a obra do famoso autor Moisés ibn Ezra 
como tema – o desafio era “imitar” uma das poesias do mestre.

Foi assim que o jovem Iehudá Halevi, o nosso Rihal, conheceu a 
família Ibn Ezra, uma das mais ricas e influentes da Espanha na época. 
Acabou por mudar-se para Granada, sede da casa da importante família 
e, entre outros benefícios, passou a experimentar uma situação financeira 
mais confortável do que aquela que conhecera até então. De Granada, 
seguiu para Córdova, onde estudou medicina. Mais tarde, regressou a 
Toledo, casou-se e teve uma única filha. Conta uma tradição que o Rihal 
foi genro do Rabino Abraham ibn Ezra. 

Em uma etapa posterior, estabeleceu-se com a família na cidade 
de Córdova. Pode-se constatar, a partir da alegria e da paz interior 
presentes nas frases, versos e entrelinhas de seus escritos da época, que 
o Rihal levava então uma vida tranquila. Nem por um momento, porém, 
esqueceu-se da situação de seu povo. A ele, às suas provações e à sua 
força sem igual, dedicou as mais belas poesias que compôs.

A situação dos judeus na Península Ibérica e norte da África torna-se 
cada vez mais insustentável. O Rihal conhece e sente no âmago do seu ser 
as graves ameaças à nação judaica: de um lado, as Cruzadas; de outro, as 
perseguições nos países islâmicos. Chora a destruição das comunidades 
disputadas por cristãos e muçulmanos, e percebe, com rara clareza, a 
fragilidade e falta de segurança dos judeus na Espanha. Mais do que isto: 
vê de perto a gradual deterioração dos preciosos valores espirituais do 
nosso povo, apesar do luxo e da beleza superficiais.

O estado de coisas vigente afeta o espírito do grande poeta. Edom 
e Ismael guerreiam para dividir o mundo entre si, e o judaísmo é 
aniquilado batalha após batalha. Nelas, o Rihal identifica os sinais para 
que o povo judeu desperte e deixe a Diáspora. Ele sente especialmente 
o sofrimento da Shechiná – a revelação da Divindade – e começa a dar 
asas ao seu próprio sonho de retornar a Tsión. 

Nenhum outro poeta judeu jamais expressaria com maior exatidão 
o sofrimento de um povo que acreditava ter sido temporariamente 
abandonado por Deus e que, ao mesmo tempo, lutava para manter vivas 
sua fé e esperança. 

Prefácio à Edição Brasileira



O Cuzarí12

Faz parte de um dos belíssimos poemas do Rihal um verso onde diz 
que seu corpo estava no Ocidente, mas seu coração, no Oriente. 

Ao aproximar-se da velhice, é profundamente abalado pelo 
falecimento de sua esposa. Nos últimos versos que escreve, fala da 
consciência do pecado, referindo-se a uma possível dedicação excessiva à 
poesia e às reuniões culturais que manteve durante a juventude – atitude 
e eventos que dificilmente podem ser definidos como pecados – e declara 
que, a partir daquele momento, se dedicará somente à purificação da 
alma e do pensamento (O Cuzarí 2:80). 

Seu desejo de ir a Tsión, beijar suas pedras e contemplar o sítio do 
Templo destruído aumenta sensivelmente. Sonha em caminhar pelos 
lugares onde Deus Se revelou aos profetas. Ele então toma a decisão de 
partir, deixando para trás a confortável vida na Espanha, a filha, o neto, 
os alunos, e dirige-se à Terra de Israel. De nada adiantam os alertas da 
família e dos parentes sobre os perigos da viagem em idade tão avançada. 
Os olhos do Rihal estão voltados unicamente para Tsión.

Ele sai da Espanha aproximadamente no ano 1140. Sua jornada 
rumo à Terra de Israel rendeu ao nosso povo as mais belas poesias 
sobre o anseio histórico por Tsión e Jerusalém, entre elas “Tsión Halo 
Tishali”, recitada em algumas comunidades em Tishá Beav, o dia que 
assinala a destruição dos dois Templos sagrados. No caminho, passa por 
Alexandria e pelo Cairo, no Egito, onde é aclamado pelas comunidades 
locais. Encontra seguidores fiéis que, por sua vez, também tentam 
impedi-lo de prosseguir, em virtude dos riscos que terá de enfrentar. 
Mas o sonho e a saudade falam mais alto, e o nosso poeta segue viagem.

Uma história tão fantástica quanto terrível (citada no livro Shalshelet 
Hacabalá, de Guedalia ibn Hia) conta que, logo ao chegar aos portões de 
Jerusalém e vislumbrar a Cidade Santa em sua destruição, o Rihal rasga 
suas vestes, curva-se até o chão e recita a famosa poesia acima mencionada. 
Então, um cavaleiro árabe que assistia à cena, invejando a profunda 
devoção que presencia, faz seu cavalo pisotear o poeta – até a morte.

sUa visão soBre o Povo de israel

O Rabino Iehudá ben Shemuel Halevi desenvolve sua vivência 
religiosa sobre fundamentos que mesclam história e nacionalismo. O 

13

caráter especial do Povo de Israel e de sua história como revelações da 
Divindade, e o significado amplo de Tsión enquanto único local onde 
o povo judeu pode cumprir sua tarefa, são os principais temas de toda 
a sua obra.

Da mesma forma que o Maharal de Praga, o Rihal vê como centro, 
como ponto primeiro da escolha Divina, a nação e o espírito do povo, 
e não o indivíduo em particular. Conhecer a grandeza de Am Israel e 
seu papel na história da humanidade é, segundo sua perspectiva, tão 
ou mais importante do que compreender as regras morais que regem a 
sociedade dos homens.

“O povo de Israel entre as nações é como o coração entre os órgãos 
do corpo; é ele que mais sente as dores, mas também é ele o órgão mais 
importante e vital entre todos.” Esta frase de sua autoria não enfatiza 
somente a importância do coração: assim como os demais componentes 
do corpo humano não sobrevivem sem o coração, também o coração não 
sobrevive sozinho. Israel é o povo que revela a vontade de Deus. Tem 
por tarefa e objetivo ser o coração da humanidade, uma fonte de vida 
espiritual para os outros povos.

o relacionamento com a filosofia

Para o Rihal, a fé – emuná – é a ligação existencial entre o homem e 
Deus, e encontra-se acima de qualquer limite conhecido. Embora não 
negue a necessidade do uso do intelecto em determinadas instâncias, 
ele decididamente desconsidera a filosofia enquanto caminho que leva 
ao conhecimento de Deus.

O mestre e poeta mostra que a Revelação Divina começa exatamente 
no ponto onde termina o alcance do pensamento humano. “O Cuzarí” 
nos ensina que a Revelação Divina provém do infinito, de um lugar 
situado muito além daquele que a nossa pequena massa cinzenta pode 
atingir, e é justamente por isto que sua grandeza não encontra paralelo 
no universo das proporções humanas. 

Por outro lado, ele não rejeita a capacidade de raciocínio do homem, 
como explicamos acima, e afirma que não existe nada na Torá que 
contradiga a lógica. Mas diz, também, que não é dentro dos limites 
da lógica que se pode encontrar o infinito. Ensina que a lógica pode 

Prefácio à Edição Brasileira



O Cuzarí14

apenas nos ajudar a construir a moldura intelectual para a verdadeira 
compreensão da Revelação Divina. “O deus de Aristóteles não é o Deus 
de Abrahão” – esta é a verdade que pulsa no coração do Rihal. 

É sabido que a filosofia judaica talvez tenha sido influenciada pela 
filosofia geral dos povos. Mas somente no que tange à forma, e não 
quanto ao seu conteúdo. Se um deus criado pela especulação filosófica 
está centrado em si mesmo, limitado pelas leis impostas pela natureza, 
o Deus de Israel, que Se revelou para o povo em momentos únicos de 
sua história – na saída do Egito e aos pés do monte Sinai – é um Deus 
vivo, sempre presente, que tem todas as leis em Suas mãos. É um Deus 
que possibilita ao homem se elevar e entrar em contato diretamente com 
Ele por meio da profecia, o caminho que leva aos Céus. Mas, diz o Rihal, 
não é o homem que constrói a escada até os céus – é Deus que faz descer 
dos céus uma escada para que o homem possa galgá-la.

Menções à medicina, profissão de Halevi, também podem ser 
encontradas em sua obra, e percebe-se que a ciência influenciou sua 
rejeição à filosofia especulativa. Esta postura intelectual levou-o a 
criticar as construções abstratas típicas de sua época, e ele não teve 
constrangimento algum em apontar seu relativismo em diversas ocasiões. 

soBre estilo e enredo

A moldura, ou o estilo no qual “O Cuzarí” foi escrito, distingue-se 
também pela originalidade. Pode-se afirmar, com toda convicção, que 
se trata de uma obra de arte literária. 

O Rihal baseou-se num fato histórico ocorrido aproximadamente 
400 anos antes de sua época (O Cuzarí 1:1), quando o rei de um povo 
que habitava as margens do mar Cáspio converteu-se ao judaísmo, 
juntamente com seu povo. Este fato é mencionado no Sêfer Hacabalá, 
escrito pelo primeiro Raavad, e nos capítulos 3 e 4 do Sêfer Iuchassin. 
Deste, consta uma carta enviada por Iossef, rei dos cazares, ao sábio 
Chasdai ibn Shaprut, que fala sobre descendentes daquele povo que 
estariam entre os sábios da Torá de Tortela. 

A fórmula empregada pelo Rihal beneficia o leitor, facilitando tanto 
quanto possível a compreensão de tão rico e profundo texto: o rei dos 
cazares formula perguntas ao sábios da época em sua busca por uma 

15

religião e deles recebe respostas, estabelecendo-se assim terreno propício 
à discussão. Na breve introdução que faz, o autor usa a expressão 
“vehamaskilim iavínu”, que significa “e os sábios entenderão”. Por meio 
destas palavras, indica-nos que não se trata de um testemunho histórico 
do antigo diálogo, mas, sim, que o diálogo foi somente a forma literária 
escolhida para conter “O Cuzarí”.

Uma após outra, perguntas e respostas encerram verdadeiros oceanos 
de símbolos e ideias, e é imprescindível que o leitor mergulhe por inteiro 
em cada detalhe, por mínimo que lhe pareça, para poder extrair do livro 
toda sua grandeza. Trama e diálogos são extremamente envolventes, mas 
é essencial estar atento às inúmeras mensagens do autor transmitidas 
não apenas por meio do conteúdo. A ordem de abordagem dos diversos 
assuntos, a maneira como o rei elabora as perguntas, os exemplos que 
servem de ilustração – tudo neste livro tem um porquê, um significado, 
e convida à reflexão. Uma característica curiosa de “O Cuzarí”: nele, 
os conhecedores de dilemas filosóficos encontrarão respostas e direção 
para muitas de suas dúvidas, enquanto o leigo terá a sensação de estar 
lendo uma densa e interessante peça teatral.

Vale notar que, na Introdução, o autor narra o sonho do rei com um 
anjo que lhe diz: “Tuas intenções são bem-aceitas pelo Criador, mas não 
tuas ações.” Surgem as inevitáveis perguntas: por que esta afirmação 
aparece em um sonho? E por que o rei não tem noção do que ela implica 
quando acordado? A valiosa mensagem do anjo – de que não basta 
ser um bom homem e ter boas intenções, pois os atos são igualmente 
importantes – pode soar um tanto sobrenatural para alguns. Para os 
judeus, no entanto, ela é totalmente familiar. Disseminada e defendida 
pela Halachá, o código das leis judaicas, é uma das verdades que nos foi 
ensinada no monte Sinai. Pouco encontrada em outras crenças e culturas, 
o insight que a narração do sonho provoca se assemelharia à sensação 
produzida pelo “sopro” de um anjo – daí o uso da figura pelo Rihal. 

Ainda sobre a mesma narrativa: também poderíamos questionar por 
que o anjo não teria apontado ao rei o caminho correto. Da omissão, 
infere-se que a fé deve ser buscada e estudada com afinco. Aqueles que 
a procuram com empenho e determinação obterão a bênção Divina 
e a encontrão. Talvez os que tenham vindo ao mundo em meio a um 
ambiente mais religioso não precisem procurá-la tão longe, mas isto não 

Prefácio à Edição Brasileira



O Cuzarí16

significa que a emuná não deva ser estudada por todos, sem exceção. 
Mensagens inestimáveis como estas podem ser extraídas de cada página. 
Mas, antes, devem ser identificadas pelo leitor, e isto pede dedicação 
absoluta ao texto. 

O questionamento do rei sempre encaminha o diálogo em direção ao 
tema particular que o Rihal deseja desenvolver naquele momento. Assim 
se dá com as perguntas sobre o pecado do bezerro de ouro e sobre a idade 
do mundo. Elas levam de forma indireta à explicação mais profunda sobre 
segulá, a essência do povo de Israel, e acabam por mostrar que os pecados 
atingem somente a superfície, sem jamais mudar o caráter sagrado da 
essência do povo judeu. Outro item de orientação para a leitura: sempre 
que dois assuntos aparecerem em ordem sequencial, deve-se buscar a 
ligação entre eles – como na pergunta sobre os convertidos, que tem por 
finalidade ampliar a exploração do tema da segulá.

No início de sua pesquisa, o rei convoca um representante dos 
filósofos – que influenciaram muitos pensadores da época [em algumas 
edições não censuradas do livro, ele convoca mais tarde um sábio 
persa] –, um muçulmano e um cristão. As respostas são feitas de 
forma sintética, mas comprovam o conhecimento do autor sobre os 
princípios abordados. Passagens como estas e as ideias que contém 
fazem parte da obra justamente porque “O Cuzarí” é muito mais do 
que uma “apologia”, uma explicação como que “devida” às outras 
religiões. Como dissemos no início da presente Introdução, o livro é 
uma preciosa ferramenta de autoconhecimento para os próprios judeus, 
mais do que um mero livro apologético que discute as diferenças entre 
as religiões. Uma curiosidade adicional: já houve sugestões para que o 
leitor ignorasse a Introdução do Autor e fosse diretamente ao parágrafo 
10, onde o rei fala sobre o judaísmo.

A forma como o Rihal apresenta o que equivale a um “cartão de visita” 
do judaísmo é primorosa. Atônito, o rei discute a apresentação inicial do 
Sábio, que limita o conhecimento de Deus à Sua Revelação aos nossos 
antepassados, sem falar da Sua magnitude, da Criação do mundo etc. O 
rei chega a se arrepender por consultar os judeus, um povo perseguido 
e sofrido. Este era, por sinal, um ideal cristão: humilhar o povo judeu 
como forma de justificar seus “caminhos errados”. É justamente aí que o 
Rihal revela ao rei que aquilo que parece, à primeira vista, uma limitação 

17

é, na verdade, a maior virtude do judaísmo – que a Torá não nasceu de 
uma especulação, nem tampouco do testemunho de um ou de alguns 
homens. Nosso Deus é o Deus da Revelação, e todo o povo presenciou 
esta experiência e ouviu Sua voz num evento inédito na história da 
humanidade que, inclusive, chegou a servir de base para outras religiões. 
Segundo o Rihal, “não foi o homem que trilhou o caminho até Deus; foi 
Deus que veio até nós e ensinou-nos Sua vontade”.

É necessário frisar que, no início do Segundo Diálogo, o rei se 
converte ao judaísmo e, com ele, todo seu povo. A partir deste momento, 
assuntos que haviam sido tratados no Primeiro Diálogo de forma mais 
superficial são então aprofundados. A mensagem que podemos extrair 
desta constatação é que a forma teórica de apresentar o judaísmo para 
quem está distante dele é muito limitada, se comparada ao que se pode 
receber quando se é parte da nação escolhida. 

Sob outro ângulo, sabemos que o aperfeiçoamento pessoal no 
judaísmo é alcançado sobretudo por meio do cumprimento dos 
mandamentos, e que aqueles que o vivenciam de forma plena podem 
criar um vínculo verdadeiro com o Eterno. Pode-se tentar “explicar” as 
cores a um deficiente visual, mas de nada adiantará, pois é impossível 
compreender o amarelo ou o vermelho sem possuir o sentido da visão. 

O Rihal foi também, sem dúvida, um gênio da Halachá, o código das 
leis judaicas. Esta genialidade transparece quando, nas entrelinhas, ele 
aborda assuntos polêmicos e controvertidos, como a linha do tempo (o 
fuso horário), os limites da Terra de Israel etc. Grande parte do Terceiro 
Diálogo é dedicada às respostas aos caraítas. Já no Quarto e Quinto 
Diálogos, ele entra no campo da filosofia e aborda temas cabalísticos, 
como o Sêfer Ietsirá, o Livro da Criação etc.

Ideias mais elevadas, como profecia e ligação com a Divindade, são 
desenvolvidas pelo Rihal a partir de uma abordagem positiva. Ele fala do 
“estar de bem” com a vida e da alegria contida do judaísmo. Ensina que, 
embora a Torá prometa a recompensa principal no Olam Habá (Mundo 
Vindouro), aos justos e devotos é concedida parte desta recompensa 
ainda neste mundo, ao longo da vida. Fala do mundo físico, limitado, e 
da janela que o Eterno abre para os justos, permitindo que sintam a Luz 
Divina através dela – um prazer inigualável. Este bem-estar espiritual 
faz com que o judaísmo delicie aos que o experimentam por inteiro.

Prefácio à Edição Brasileira



O Cuzarí18

A alegria e o sentimento de paz em relação à vida são uma constante 
em todo o livro, em especial no início do Terceiro Diálogo, quando o 
Rihal define o chassid, que seria o israelita ideal. Instala-se então um ar 
de otimismo, apesar das dores e opressões, o que justifica o subtítulo 
original da obra: “Livro de Argumentação e Prova em Defesa de uma 
Religião Desprezada”. Ao responder à pergunta do rei sobre o chassid, o 
Rihal nos arrebata com uma resposta fantástica: ele descreve um homem 
equilibrado, em harmonia e de bom senso. O rei, então, expressa sua 
censura, dizendo não estar à procura de um bom administrador, mas, 
sim, de um homem que tenha as características de um justo. A mensagem 
é cristalina: o ideal não estaria nos extremos, nem na tentativa de fugir 
à natureza humana. O ideal é viver a vida que Deus nos deu da forma 
mais plena possível, buscando e cuidando de manter o equilíbrio entre 
físico e espírito para, assim, alcançar a paz interior.

Para finalizar, diria que “O Cuzarí” é um livro que reúne intelecto 
e emoção, moral e história. Mas, acima de tudo, é um livro sobre a 
essência da Emuná. O Rabino Iehudá Halevi nos ensina que não basta 
“entender” ou “sentir” o judaísmo; o fundamental é viver a fé judaica 
em sua plenitude.

Nissan 5763.

Rabino Raphael Shammah
Diretor da Yeshiva Or Israel College

oBservação: Os intertítulos foram elaborados pelos editores e 
acrescentados à obra apenas para facilitar sua leitura. No Diálogo Um, os 
trechos em negrito assinalam partes e frases da maior relevância.

23

Prólogo: o sáBio-amigo

Já se passaram novecentos anos desde que esta maravilhosa obra, 
o Sêfer Hacuzarí, foi escrita, e ela continua a ser um livro básico para o 
estudo dos fundamentos da fé judaica e da Torá de Israel. 

O Chidá (Rabino Chaim David Azulay), em seu livro “O Nome dos 
Grandes (Sábios) de Israel”, descreve o Rabino Iehudá Halevi como “um 
poeta magnânimo, que proclamava sua poesia com total fervor frente a 
Deus... com expressão cândida e prosa doce como o mel, fala cristalina 
e aconchegante”. Muitas de suas poesias foram copiadas para o livro 
judaico de orações. Sua maravilhosa poesia Tsión Halo Tishalí, um cântico 
de saudades profundas pela Terra de Israel, encerra as lamentações de 
Tishá be Av. Não conheço em toda a nossa literatura uma poesia tão 
marcante de saudades por nossa terra. 

No livro “O Cuzarí”, ele protesta contra o desleixo dos judeus da 
Diáspora em tentar ascender à Terra de Israel, povoá-la e reerguê-la dos 
escombros, tanto no passado, durante o período do Segundo Templo, 
quanto em sua época (e mesmo agora, na nossa). A lenda popular 
descreve as circunstâncias de sua trágica morte logo ao chegar na sua 
amada pátria ancestral. Conta a tradição, que o rabino Iehudá Halevi 
pôs-se de pé no convés do navio que o trazia de volta a Israel, enquanto 
este se aproximava do porto de Jaffa, esperando com grande ansiedade 
o momento de descer à terra. Logo ao chegar ao solo santo, pulou do 
navio e deitou-se no chão, beijando e abraçando sua areia e suas pedras. 
Assim fizeram também os grandes sábios de Israel que o precederam, 
como o Rabi Abahu e o Rabi Chía bar Gamada (Talmud, Ketubót 112). Um 
árabe que passava por ali, montado em seu cavalo e sem compreender 
a cena, pensou que o rabino estava louco. Com muita raiva, subiu sobre 
ele com o seu cavalo, pisoteando-o até a morte.

O Gaon de Vilna despertou e estimulou seus discípulos a estudarem 
“O Cuzarí”, “um livro santo e puro, cujos princípios da fé de Israel e 
da Torá dependem de seu estudo” (Tosséfet Maassê Rav, parágrafo 15).

Um detalhe curioso e peculiar do livro é a forma como o rabino é 

Prólogo



25

soBre a nova 
edição comentada

“O Cuzarí” é uma obra extraordinária e emocionante, e sua origem 
está relacionada a uma grande tempestade.

A Espanha do século XII é palco de inúmeras disputas entre distintas 
religiões e visões de mundo. O território espanhol, que há pouco tempo 
havia sido conquistado pelos muçulmanos, aos poucos vai sendo liber-
tado pelo contra-ataque cristão numa guerra que ainda duraria dezenas 
de anos – a Reconquista. 

O sul da Espanha, ainda sob domínio muçulmano, é governado por 
um grupo de radicais chamados almóadas.

Nesse meio tempo, é organizada a Primeira Cruzada, que parte da 
Europa rumo à Terra de Israel, e esta sai do domínio muçulmano e cai 
nas mãos sanguinárias dos cruzados.

No meio dessas tempestades geopolíticas, ocorre uma luta paralela 
entre várias correntes espirituais: o islã, o cristianismo e a filosofia ne-
oplatônica. O contato entre essas correntes, mesmo que proveniente de 
guerras e conquistas, desperta uma efervescência intelectual e a busca 
de um renascimento espiritual.

Muitos judeus são despojados de suas casas, trabalhos e posições 
sociais, e obrigados a vagar como nômades entre as Espanhas cristã e 
muçulmana. Enquanto isso, as comunidades judaicas do resto da Europa 
são massacradas pelas Cruzadas. Paralelamente a essas desgraças, o islã 
e a filosofia se apresentam aos judeus como pretensos substitutos espiri-
tuais do judaísmo, ambos modernos e coroados de êxito político e militar.

Essa é uma época de renascimento espiritual e, portanto, propícia para 
uma obra que apresentará clara e convincentemente as bases da fé judaica; 
uma obra que destacará os aspectos exclusivos do judaísmo comparado 
aos seus concorrentes; uma obra que esclarecerá os objetivos judaicos nas 
suas diversas dimensões: do indivíduo, da nação e do mundo.

Sobre a Nova Edição ComentadaO Cuzarí24

designado. Ele não é chamado de “rabino” e nem mesmo de “sábio” 
ou “gaon”, e sim por um termo cujo significado é especial em hebraico 
e árabe e que não pode ser plenamente traduzido para outros idiomas. 
Quem lê esta obra em idioma estrangeiro perde muito de seu significado, 
devido às nuances de linguagem do autor.

Neste livro, o judeu é chamado de chaver, “amigo”, cujo significado 
em hebraico é duplo. Na linguagem falada em nossos dias, quer dizer 
“colega”, “companheiro”. O mesmo se dá no Pirkê Avot (1:6): “Adquire 
um amigo.” Não obstante, esta palavra tem um significado adicional no 
hebraico original: na época dos sábios da Mishná, os grandes eruditos 
em Torá e minuciosos no cumprimento das mitsvót eram chamados de 
chaverím (Mishná, Demai 2,3). O chaver (“amigo”) é um mestre, conselheiro 
e orientador (ver o Rashi em Gênesis 45:8, com referência a José, quando 
o Faraó o nomeou chefe de governo). Chéver é um dos nomes de Moisés, 
pois ele conectava o povo de Israel com seu Pai Celestial (Talmud, 
Meguilá 13).

Esta duplicidade idiomática foi bem empregada no livro “O Cuzarí”. 
As respostas ao rei não foram dadas por um erudito ou acadêmico, 
enclausurado em sua torre do saber, ou por um gênio totalmente 
distanciado da compreensão das pessoas simples. O sábio judeu, 
mesmo extremamente versado nos assuntos da Torá, soube falar ao seu 
interlocutor de modo amistoso e caridoso. As respostas foram dadas 
“ao nível dos olhos”, podendo ser compreendidas por qualquer um 
de nós. Deste modo, é mais fácil “amigar-se” com o texto, entendê-lo e 
aceitá-lo. Não se trata de uma palestra ou aula, mas, sim, de um colóquio 
ameno e objetivo entre duas pessoas muito próximas espiritualmente 
uma da outra.

Na tradução do texto ao português, não há como manter o significado 
mais amplo da palavra chaver, daí a opção pelo termo “Sábio”. Não 
obstante, a lembrança do Rabino Iehudá Halevi nos lábios de todos 
aqueles que estudarem e abraçarem seus ensinamentos, será sempre a 
do “amigo-sábio”.

     Rabino Moshe I. Bergman
Sociedade Beneficente Cultural Bnei Akiva de São Paulo



27

Uma lenda do século XVI conta que, quando o Rihal chegou a Jeru-
salém, ele beijou as suas pedras, recitou a sua poesia Tsión haló tishali e, 
então, pisoteado por um cavaleiro árabe, morreu.

Não há provas documentais sobre a veracidade dessa lenda, porém 
os manuscritos encontrados na guenizá dão a entender que o Rabino 
Iehudá Halevi não morreu de morte natural depois de chegar à Terra 
de Israel. Contra a versão do cavaleiro árabe está a evidência de que, 
naqueles dias, Israel estava sob o domínio dos cruzados.

Após a conquista da Cidade Velha de Jerusalém, na Guerra dos Seis 
Dias (em 1967), a prefeitura da cidade decidiu fazer uma homenagem ao 
Rabino Iehudá Halevi. Até então, havia uma rua no bairro de Rechavia 
(cujas ruas tem o nome de rabinos da Espanha medieval) com o seu nome; 
porém, devido à tradição de que o pisoteamento do Rihal ocorreu aos 
pés do Cotel, achou-se mais apropriado que o seu nome fôsse dado às 
escadas que descem à esplanada do Cotel. 

os cazares

No livro, para apresentar as suas ideias, o Rabino Iehudá Halevi 
recorreu às disputas religiosas entre judeus e cristãos na Idade Média, 
na quais representantes das diferentes religiões eram convocados a se 
apresentar perante a corte real, onde debatiam publicamente sobre a 
veracidade de suas respectivas religiões.

A discussão seguia o formato de um debate com perguntas, 
respostas, réplicas, e tréplicas.

Porém, no “O Cuzarí”, a tensão do debate é dissolvida logo no 
começo, antes mesmo de os representantes das distintas visões abrirem 
as suas bocas. O simples fato do Rihal ter escolhido o reino dos cazares 
como palco da disputa, e o rei deles como juiz, já prenuncia a vitória da 
visão judaica no debate.

A história do reino dos cazares, que se converteu ao judaísmo, era 
bem conhecida na época em que o Rihal escreveu o seu livro. 

O reino dos cazares, cuja capital era a cidade de Itil, às margens do 
Volga, estendia desde esse rio e as montanhas do Cáucaso até o Mar 
Negro e o Mar Cáspio, e controlava a “rota da seda” e outras rotas 

Sobre a Nova Edição Comentada

O Cuzarí28

comerciais que conectavam a Europa à Índia e ao extremo oriente. 
Aparentemente, foi a partir de caravanas que percorriam essas rotas 
que o judaísmo chegou à Cazária e conquistou o coração de seus 
soberanos. Posteriormente, eles converteram todos os seus súditos ao 
judaísmo e o adotaram como religião oficial.

Portanto, quando o Rihal apresenta o seu livro como uma discussão 
inter-religiosa que ocorreu na corte cazária, ele preenche um “buraco 
negro histórico” e propõe uma “resposta” ao mistério da conversão 
dos cazares ao judaísmo e, ao mesmo tempo, garante aos leitores o 
inevitável desfecho positivo da história.

A história garantiu ao “O Cuzarí” o título de uma obra brilhante e 
fundamental entre os clássicos da filosofia judaica, ao ponto de o Gaon 
de Vilna dizer que “o O Cuzarí é um livro santo e puro. Os princípios 
da fé de Israel e da Torá dependem de seu estudo”.

Dentro desta visão e a pedido do editor por ocasião de minha visita 
ao Brasil, escrevi alguns breves comentários, espalhados pelo livro e na 
forma de “pergunta e resposta”, que sintetizam algumas das principais 
ideias do livro, a fim de que você, leitor, possa ter uma noção bastante 
geral do que trata esta linda obra.

Av 5769.

Rabino Nôam Perl
Diretor da Yeshiva Colegial de Sussya

www.sussya.org.il

O Cuzarí

O Cuzarí26

Nesse ponto, essa geração é agraciada por Deus com o aparecimento 
do Rabino Iehudá Halevi, que assume a responsabilidade de escrever o 
“Livro em Defesa da Fé Humilhada” (escrito originalmente em árabe), 
para que presenteasse o povo judeu com uma obra imortal e dinâmica, 
que se autorrenovasse o tempo todo e que descrevesse, de uma forma 
ao mesmo tempo sistemática, emocionante e profunda, os objetivos da 
existência do judaísmo e dos judeus de todas as épocas.

o raBino ieHUdá Halevi

Iehudá Halevi foi um dos maiores rabinos da Espanha do século XI. 
Grande poeta, filósofo e médico, foi um dos principais pensadores ju-
deus da Idade Média. Foi aluno do grande Rabino Isaac Alfassi (também 
conhecido pelo acrônimo de Rif) e amigo íntimo do rabino Avraham 
ibn Ezra – um exímio poeta cujas obras, tanto religiosas como laicas, 
preenchem dez grossos volumes.

É possível dividir a vida do Rabino Iehudá Halevi em três fases. Na 
primeira, ele viajava entre cortes de nobres que o contratavam como po-
eta. Depois, foi nomeado médico da corte do Alfonso VI, rei de Castela, 
cujo palácio ficava na cidade de Toledo.

Porém, quando o seu protetor na corte, o ministro Shelomo ibn Ferut-
siel, foi assassinado, o Rihal – acrônimo de Rabino Iehudá Halevi – teve 
de preparar a sua trouxa mais uma vez e cair na estrada, mas desta vez 
acompanhado pelo rabino Ibn Ezra. Porém, ele não era mais um poeta 
andarilho anônimo, que podia ser contratado por alguns trocados, e sim, 
uma figura respeitada em toda a Espanha muçulmana: um rico médico 
e comerciante.

No ano 1140 da era comum, o Rihal concretizou o seu sonho e rea-
lizou o principal ideal de sua visão do judaísmo: ele partiu em direção 
a Terra de Israel. 

Sua jornada tem início em um navio que partiu rumo ao Egito. Lá, o 
Rihal teve dificuldades para abandonar o círculo de seus admiradores 
locais. Alguns documentos encontrados na guenizá do Cairo e publicados 
nos últimos anos descrevem que o Rabino Iehudá abandonou o Egito no 
mês de Sivan e morreu, aparentemente em Israel, naquele mesmo ano 
no mês de Av, poucos meses depois.



31

diálogo Um

1. Tenho sido consultado sobre como se deve contestar e responder aos 
filósofos e crentes de outras religiões que refutam nossa fé. Ou como 
contradizer os caraítas e todos os que negam a Tradição Oral judaica. 
Lembrei-me, então, das ponderações do rabino ao rei dos cazares, num 
diálogo havido quatrocentos anos atrás, no século XI da era comum, cuja 
decorrência foi a conversão do rei ao judaísmo. 

A história conta que, repetidas vezes, o rei sonhou com um anjo que 
lhe dizia as seguintes palavras:

“Tuas intenções são bem-aceitas pelo Criador,  
mas não tuas ações.”

O rei procurava dedicar-se aos rituais da fé cazar, até oficiando, ele 
próprio, os serviços e oferecendo os tradicionais sacrifícios com máxima 
devoção. Porém, apesar de todo seu empenho, o anjo continuava a 
aparecer em seus sonhos:

“Tuas intenções são bem-aceitas pelo Criador,  
mas não tuas ações.”

Por influência destes sonhos, o rei da Cazária (ou, simplesmente, 
“o cUzarÍ”) decidiu investigar as religiões e os credos, em busca da 
verdade. Até chegar ao judaísmo, adotando-o como sua fé e, consigo, 
grande parte dos cazares.

Muitos dos argumentos que o rabino – a partir de agora denominado 
“o sáBio” – expôs ao Cuzarí, coincidem com minhas ideias. Decidi 
apenas registrá-las, nada lhes subtraindo nem acrescentando.

Diz a história, que o Cuzarí não só viu nos sonhos que suas ações não 
eram bem aceitas pelo Criador, como também recebeu instruções para 
investigar que atitudes seriam aceitas por Ele. 

Iniciou sua investigação interpelando um filósofo, questionando-o 
sobre suas convicções:1 

Diálogo Um

(1) Ver a argumentação do Sábio a esse respeito no Diálogo 2:6. (M.G.)

O Cuzarí28

comerciais que conectavam a Europa à Índia e ao extremo oriente. 
Aparentemente, foi a partir de caravanas que percorriam essas rotas 
que o judaísmo chegou à Cazária e conquistou o coração de seus 
soberanos. Posteriormente, eles converteram todos os seus súditos ao 
judaísmo e o adotaram como religião ofi cial.

Portanto, quando o Rihal apresenta o seu livro como uma discussão 
inter-religiosa que ocorreu na corte cazária, ele preenche um “buraco 
negro histórico” e propõe uma “resposta” ao mistério da conversão 
dos cazares ao judaísmo e, ao mesmo tempo, garante aos leitores o 
inevitável desfecho positivo da história.

A história garantiu ao “O Cuzarí” o título de uma obra brilhante e 
fundamental entre os clássicos da fi losofi a judaica, ao ponto de o Gaon 
de Vilna dizer que “o O Cuzarí é um livro santo e puro. Os princípios 
da fé de Israel e da Torá dependem de seu estudo”.

Dentro desta visão e a pedido do editor por ocasião de minha visita 
ao Brasil, escrevi alguns breves comentários, espalhados pelo livro e na 
forma de “pergunta e resposta”, que sintetizam algumas das principais 
ideias do livro, a fi m de que você, leitor, possa ter uma noção bastante 
geral do que trata esta linda obra.

Av 5769.

Rabino Nôam Perl
Diretor da Yeshiva Colegial de Sussya

www.sussya.org.il

O Cuzarí



O Cuzarí32

o filósofo

Disse-lhe o filósofo:

Na nossa opinião, o Criador se eleva acima de desejos e aspirações. 
Ele não tem vontade ou ódio. Em verdade, se alguém deseja algo, é 
porque tem carência deste algo, e somente com sua aquisição atingirá 
sua plenitude e alcançará a perfeição! Na opinião dos filósofos, Deus 
é demasiado Elevado e Exaltado para se relacionar com os detalhes 
mundanos que estão em constante mutabilidade – o conhecimento 
Divino não sofre alterações. Por esta razão, nós, filósofos, acreditamos 
que o Criador não conhece Vossa Majestade e tampouco sabe de seus 
atos e intenções, nem escuta suas preces ou lhe nota os movimentos. Se 
um filósofo diz que Deus lhe criou, isto é apenas uma metáfora; afinal, 
Ele é a Causa das causas da existência de toda a Criação; mas não que 
tivesse atuado direta ou explicitamente na sua criação.

Somos de opinião que o mundo sempre existiu, sem ter havido um 
início. Sempre existiu o homem; ele foi remota e eternamente originado 
de outro ser humano. Embora o Criador não tenha criado o Universo 
por algum ato intencional, toda a Criação emana Dele, bendito seja. 
A causa original deu origem a uma segunda causa, a segunda a uma 
terceira, e assim por diante. Houve, então, uma união das causas com 
os efeitos na forma de um encadeamento que nos parece uma sucessão 
de eventos naturais. Tal como a causa original sempre existiu, sem que 
houvesse um marco inicial, assim também, infinitamente e sem origem 
determinada, é o desenvolvimento das leis da natureza, resultado da 
inter-relação causas e efeitos.2 

As características das pessoas, seus atributos e poderes espirituais 
dependem de fatores naturais, hereditários e climáticos, da cidade e do 
pais onde vivem, de sua nutrição, do efeito das marés e da influência dos 
astros que afetam os mundos inferiores por sua disposição e localização 
no espaço cósmico. Para cada pessoa neste planeta há uma determinada 
causa que a conduz à perfeição de sua existência. Existem pessoas cujas 
causas naturais estão completas e podem atingir a plenitude, enquanto 
outras foram criadas sem este potencial. Por exemplo: um cushita, 
por sua natureza, não tem meios de ultrapassar o nível mais baixo 

(2) Ver a resposta do Sábio no Diálogo 5:7-11. (M.G.)

33

da humanidade. Até seu modo de falar é inferior. Por outro lado, um 
filósofo, por natureza, é capaz de absorver tudo o que é perfeito, o que 
inclui conceitos éticos, científicos e práticas profissionais. No entanto, 
esta perfeição é apenas potencial; para implementá-la, é necessário 
praticar e estudar conceitos éticos com afinco até que, por mérito desta 
preparação, atinja a perfeição adequada às suas virtudes. Ressalte-se que 
há infindáveis níveis intermediários separando o cushita do filósofo. 

 
o intelecto ativo

Uma sublime luz Divina permeia o indivíduo perfeito. A esta luz 
chamamos de “intelecto ativo”.3 O intelecto ativo comunga com o 
indivíduo perfeito de tal forma que se une à sua mente parecendo fundir-
se numa única entidade. Como resultado, os membros desta pessoa não 
farão quaisquer movimentos a menos que sejam perfeitos, nos momentos 
mais adequados e, ainda, na melhor dentre todas as possibilidades – 
como se estivessem sob comando direto e exclusivo do intelecto ativo, 
não mais realizando as atividades naturais determinadas pela mente 
original. Enquanto a pessoa não atinge este estágio, ela alterna boas ações 
e equívocos. Ao alcançar o intelecto ativo, somente fará o bem. Este é o 
nível mais elevado que o homem pode almejar, pois sua mente estará 
então livre de dúvidas e imbuída de conhecimento e entendimento 
verdadeiros!

A mente daquele que alcança o status do intelecto ativo se assemelha 
a um anjo. Seu nível é apenas um degrau abaixo dos anjos. Os anjos são 
intelectos abstratos, desprovidos de substância material. São eternos, 
como a Primeira Causa, e jamais temem ser destruídos. Quando a mente 
do indivíduo completo se une com o intelecto ativo constituindo uma 
única entidade, ele não mais teme a morte de seu corpo ou órgãos. 
Sua alma alcança a eternidade, como as de Hermes, Asclépio, Sócrates, 
Platão, Aristóteles e seus pares, que vivem para sempre. Este esforço em 
atingir este nível é o que se chama de “vontade de Deus”, embora isto 
seja apenas uma alegoria.

(3) “Intelecto ativo” é o termo utilizado pelos filósofos para descrever o poder Divino que 
atua no mundo, enquanto o termo “intelecto”’ designa a mente sem o corpo ou substância 
material, como os anjos. (M.G.)

Diálogo Um



O Cuzarí34

Busque atingir este status, explore o conhecimento da verdade em 
todos os assuntos. Junte-se aos justos em atributos e ações, porque 
eles lhe auxiliarão na busca da verdade. Ame o estudo e aspire atingir 
nível similar ao do intelecto ativo. Então você absorverá as virtudes 
do contentamento, da humildade, da modéstia e demais atributos da 
excelência. Cresça e avance sempre na direção da Primeira Causa, mas 
não para ganhar Sua simpatia ou regozijar-se com Sua vontade, nem para 
que Ele contenha Sua ira contra você; faça-o com o exclusivo intuito de 
se assemelhar ao intelecto ativo por meio do conhecimento da verdade. 
Tal virtude fará você ver as coisas como elas realmente são. 

Nesta situação, não se incomode com qual orientação seguir, qual 
religião adotar ou com que idioma ou palavras você O glorificará. Se 
desejar, opte por uma religião que lhe conduza à modéstia, à glorificação 
e exaltação de Deus, ao aperfeiçoamento das suas virtudes e com a qual 
acostumará seus familiares e conterrâneos, ainda mais se você tem 
alguma ascendência sobre eles. Ou adote uma religião com mandamentos 
racionais, como a elaborada pelos filósofos, objetivando o refinamento 
de sua alma. Estabeleça a meta de refinar sua mente, anseie sempre 
pela pureza dos sentimentos, e, assim, após adquirir um entendimento 
verdadeiro das coisas, você atingirá seu propósito de aderir ao “intelecto 
ativo”. Ele então lhe propiciará chegar à profecia, antecipando eventos 
futuros por meio de sonhos verídicos e visões confiáveis.

2. o cUzarÍ: Tuas palavras têm lógica, mas não respondem 
satisfatoriamente à minha pergunta. Eu sei que minha alma é pura e 
toda minha vontade é agradar ao Criador e, no entanto, fui informado 
que minhas ações não são aceitas, embora minhas intenções o sejam. Isto 
significa que, sem dúvida, o Criador deseja certas ações como um objetivo 
por si só! Não fosse assim, por que o cristianismo declararia guerra ao 
islão e vice-versa, dividindo o mundo entre eles? Concordemos: ambas 
se empenham na purificação da alma e desejam comungar com Deus, 
praticando abstinência, jejuns e preces. E, com tudo isto, matam outras 
pessoas por acreditarem que desta maneira estejam cumprindo uma ordem 
que as aproximará do Criador. E mais: que pelo mérito desta ação serão 
até recompensadas no Mundo Vindouro! Seria insensato crer que ambas 
as religiões dizem a verdade!

35

3. o filósofo: De acordo com a crença dos filósofos, não se admite matar 
uma pessoa por causa de sua fé, seja ela cristã ou islâmica. Pois o propósito 
da vida é vivermos de acordo com os ditames da razão.

 
4. o cUzarÍ: Será que somente neste aspecto os religiosos se desviaram 
da lógica? De acordo com os filósofos, há um equívoco ainda muito maior 
cometido por estas duas religiões! Afinal, elas acreditam na criação ex 
nihilo (a partir do nada) durante seis dias e numa Primeira Causa que até 
fala com os humanos, bem ao contrário dos filósofos que A exaltam acima 
dos detalhes! Além disso, em consequência das atitudes dos filósofos, de 
sua busca pela verdade e por todo seu empenho, o mais provável seria 
que a profecia fosse encontrada entre eles – uma vez que somente eles 
estão ligados ao mundo espiritual. Mas a realidade é que não se sabe de 
quaisquer milagres que tenham ocorrido por meio dos filósofos! Pelo 
contrário: a realidade é que os sonhos e suas mensagens são confiados 
aos que não se ocupam do saber ou da purificação da alma, enquanto os 
filósofos, que se devotam ao conhecimento e à purificação do espírito, 
não logram atingir tal status. Tudo isto indica que o segredo da conexão 
entre a alma humana e a Divindade é diferente do que você, ó filósofo, 
acaba de mencionar!

*     *     *

Depois da conversa com o filósofo, o cUzarÍ decidiu questionar os 
cristãos e os muçulmanos, pois tornou-se-lhe óbvio que um destes modos 
de conduta seria o desejado pelo Criador. Quanto aos judeus, o cUzarÍ 
sentiu não haver motivo algum para indagá-los, devido à sua condição 
social inferior, por serem menosprezados pela maioria da população e 
por representarem uma diminuta parcela da sociedade.

Chamou um sacerdote cristão e perguntou-lhe sobre seus credos e 
quais os mandamentos que o comprometiam.

o cristianismo

O sábio cristão disse-lhe:

Acredito que todo o Universo foi criado ex nihilo, durante os seis 
dias da Criação, pelo Criador, que a tudo antecedeu. Acredito que 

Diálogo Um



O Cuzarí36

toda a humanidade descende de Adão e Noé. Acredito que o Criador 
vigia Suas criaturas e Se comunica com elas, revela-Se a Seus profetas 
e fala aos justos, ira-Se com os que transgridem Sua vontade e tem 
compaixão daqueles que a cumprem. Ele habita entre a nação que desejar, 
selecionando-a entre as nações do mundo. Em resumo, acredito em 
todos os prodígios e milagres relatados na Bíblia, que são decididamente 
verdadeiros devido à sua notoriedade e constância ao longo do tempo, e 
porque foram testemunhados por um grande número de pessoas.

Na sequência ao que foi relatado na Bíblia, a Divindade se materializou 
e adquiriu a forma humana no ventre de uma virgem procedente da 
nobreza judaica. Ela deu à luz um ser humano que, na verdade, era a 
divindade oculta; aparentemente, um profeta e, ao mesmo tempo, um 
deus oculto. É o messias, também chamado de filho de Deus; ele é o pai, 
o filho e o espírito santo. Ainda que o vejamos como uma trindade, na 
verdade é uma só entidade. Acreditamos nele. Acreditamos que fez seu 
divino espírito repousar sobre o povo judeu para honrá-lo durante certo 
período, quando a abundância celestial era concedida aos judeus, até 
que suas multidões se revoltaram contra este messias e o crucificaram. 

Desde então, Deus mudou sua relação com os judeus e, agora, Ele 
está irado com a nação judaica. Por isto, Deus transferiu Sua vontade 
para os indivíduos que seguiram este messias, e destes para as nações 
que os seguiram, e nós nos consideramos entre estas pessoas. Ainda 
que não sejamos de linhagem hebraica, cabe a nós a denominação de 
“filhos de Israel” – até mais do que aos judeus! – pois somos nós que 
seguimos os ensinamentos do messias. Os discípulos de Jesus eram 
judeus, doze deles, que substituem as doze tribos. Um grande número 
de judeus seguiu estes doze discípulos, que foram como que a levedura 
do fermento da nação cristã. 

Deste modo, tornamo-nos merecedores do status de filhos de Israel, 
porque a nós foi dado o poder para governar o mundo. Todas as nações 
estão conclamadas a aderir à nossa fé e a glorificar o messias, exaltando 
o símbolo da cruz, como aquela de madeira na qual ele foi crucificado. 
Nossas leis e mandamentos provêm do enviado Shimon, além das leis da 
Torá, que nós estudamos e cuja veracidade e Divindade são irrefutáveis. 
Conforme as palavras do messias no Evangelho: “Não vim para contestar 

37

os mandamentos dados aos judeus por Moisés, seu profeta, mas para 
fortalecê-los e conservá-los”.

 
5. o cUzarÍ: A lógica não admite que esta argumentação seja verdadeira! 
Mais do que isto: a razão se contrapõe à realidade destes fenômenos. 
Somente quando experimentos e provas convalidem os fatos, até que 
neles se acredite totalmente e não haja outra hipótese que os esclareça, 
aí então, lentamente, tais fatos se fixam na mente e são aceitos. Atitude 
semelhante é observada entre os cientistas: quando se conta a eles sobre um 
fenômeno desconhecido por eles , negam-no até que possam vê-lo e, quando 
o presenciam, são forçados a admitir que este fenômeno realmente existe 
e a obter explicações científicas para sua ocorrência, seja na astronomia 
ou nos demais sistemas da Criação, sem jamais rejeitar o fato observado. 
O mesmo se dá comigo: eu não fui criado nesta fé e não me vejo inclinado 
a aceitar a veracidade do que você me contou! Sinto-me na obrigação de 
investigar tudo isto, não podendo acreditar sem provas completas.

*     *     *

O cUzarÍ mandou chamar um sábio muçulmano e perguntou sobre 
sua religião e seus mandamentos. 

o islamismo

O sábio muçulmano afirmou:

Acreditamos na Unicidade de Deus e na Sua Providência sobre tudo 
que existe, que todo o Universo foi criado ex nihilo e que a humanidade 
descende de Adão e Noé.

De acordo com nossa fé, o Criador é destituído de qualquer 
materialidade, e mesmo que nossa literatura use expressões que O façam 
parecer corpóreo, devemos esclarecer que estas expressões são usadas 
somente como metáforas ou alegorias. Acreditamos que nosso livro 
sagrado, o Alcorão, foi ditado por Deus: é uma obra maravilhosa e nos 
obrigamos a aceitá-la por sua própria essência, pois nenhum homem 
seria capaz de escrever tal livro, nem mesmo parte dele. Nosso profeta 
é o derradeiro dentre os profetas e, como tal, anula as religiões que o 

Diálogo Um



O Cuzarí38

precederam e conclama todas as nações a juntarem-se à fé islâmica. A 
recompensa dos fiéis que seguem sua orientação é a total satisfação dos 
desejos humanos, como comer, beber e entregar-se a relações sexuais 
após a morte, quando a alma retorna ao corpo no Jardim do Éden. Os 
desobedientes serão punidos, sendo consumidos pelo fogo eterno e 
passando por intermináveis sofrimentos.

6. o cUzarÍ: Se uma pessoa deseja ensinar a alguém a conduta correta na 
vida por meio de uma religião e esclarecer como Deus fala com gente de 
carne e ossos, mas seu interlocutor se recusa a aceitar estes ensinamentos, 
então ela deve fornecer provas irrefutáveis e, mesmo depois disso tudo, 
não há ainda a certeza de que ele acredite nesta religião! Realmente, para 
vocês, o mero fato de tal livro conter estes ensinamentos é por si só uma 
prova de sua divindade, sem que prova adicional alguma seja requerida. 
Porém, uma vez que este livro está escrito em árabe, um estrangeiro, 
como eu, não tem como conhecer estas provas; e mesmo que seja lido para 
mim, não poderei distinguir entre ele e qualquer outro escrito em árabe.

7. o sáBio mUçUlmano: De fato, nosso profeta realizou milagres, mas 
estes milagres não constituem provas ou evidências que nos obrigam a 
aceitar seus ensinamentos.
 

8. o cUzarÍ: Em geral, as pessoas não admitem facilmente que o Criador 
se comunica com os humanos. Isto só pode ser provado por meio de 
milagres que modificaram o curso da natureza, evidentes a todos e que 
jamais teriam ocorrido sem a ação Daquele que criou o mundo a partir 
do nada; milagres que tenham sido presenciados por uma multidão, e não 
simples boatos ou mera tradição. Este assunto deve então ser examinado 
exaustivamente, até que não reste qualquer dúvida de que estes milagres 
são autênticos, e não fruto de magia ou imaginação coletiva. Com isto 
tudo, talvez se possa acreditar que o Criador de toda a Criação, deste 
mundo e do Mundo Vindouro, dos Céus e dos astros celestes, comunica-Se 
com este desprezível elemento chamado homem e fala com ele, atendendo 
seus pedidos e desejos.

9. o sáBio mUçUlmano: Nosso livro de ensinamentos está repleto dos 
eventos que ocorreram com Moisés e os judeus, e não há quem esteja em 

39

desacordo com o que Ele fez ao Faraó: que Ele partiu o mar e salvou Seu 
povo eleito, afundou os que O iraram e que, por quarenta anos, supriu-
os com maná e codornizes; que falou a Moisés no Sinai e estagnou o 
sol para Josué, ajudando-o na luta contra guerreiros filhos de gigantes. 
Numa época anterior, o castigo do dilúvio e a destruição de Sodoma e 
Gomorra. Todos estes acontecimentos são públicos e notórios, e não há 
razão para crer que sejam ilusórios ou imaginários!

*     *     *

1o. cUzarÍ: Sinto-me no dever de questionar também os judeus sobre sua 
religião, pois todos concordam que eles são remanescentes dos filhos de 
Israel. Vejo que eles são o testemunho e prova fiel para todas as religiões 
que apregoam que o Criador tenha outorgado Sua doutrina neste mundo.

o JUdaÍsmo

Então o rei Cuzarí chamou um sábio dentre os judeus e fez-lhe 
perguntas sobre sua fé:

11. o sáBio: Nós acreditamos no Deus de Abrahão, Isaac e Jacob, que 
libertou os judeus do Egito por meio de provas, milagres e prodígios, 
proveu suas necessidades no deserto e lhes deu a Terra de Canaã, após 
fazê-los atravessar o mar Vermelho e o rio Jordão com grandes milagres. 
Ele lhes enviou Moisés e, por seu intermédio, outorgou-lhes a Torá e, 
na sequência, milhares de profetas alertaram o povo a observar Sua 
Torá, assegurando recompensa a quem observasse seus mandamentos 
e castigo a quem os transgredisse. Em resumo, acreditamos em tudo o que 
está escrito na Torá. Embora a Torá inclua muitas leis e mandamentos, 
mencionei aqui apenas os princípios básicos de nossa fé. 

12. o cUzarÍ: Eu estava inicialmente decidido a não interpelar os 
judeus, pois sabia que se lhes perdera a lembrança da Torá recebida dos 
seus ancestrais e que careciam de juízo e pensamentos profundos. E isto 
devido à sórdida pobreza e miséria que os privou de todas as virtudes (e 
pelo que vejo, não me equivoquei!). Esperava que você afirmasse acreditar 
no Criador do Universo, Maestro e Condutor do mundo, que o criou e 

Diálogo Um


