INDICE

PREFACIO A EDICAO BRASILEIRA .......ceeeuvveeeennnennn. 9
PrerAcio A EpicAo EM HEBRAICO....................... 19
PROLOGO: O SABIO-AMIGO......ccceeereeereereeeeennen. 23
SoBRE A Nova EpDICA0O COMENTADA................... 25
DIALOGO UM .coouiiiiiiiiiiiiieieieceeceeeeee 31
DIALOGO DOIS....ccoiiiiiiiiiiiiieeiceeeeeeeee, 81
DIALOGO TRES....ccuvveeeeiiiiiieeeiiiieeeeeciiieee e 133
DIALOGO QUATRO ...ovvveeeeeeieiiieiiiiiiieeeeeeeeees 201

DIALOGO CINCO .coovvviiiieeiiiieeeeieeeeeeeeeeea, 241



PREFACIO A EDICAO BRASILEIRA

“Eu sou o Eterno, teu Deus, que te tirei
da terra do Egito, da casa dos escravos.”
Exodo 20:2

Os Dez Mandamentos foram uma revelagdo dnica na histéria da
humanidade. Ouvida por todo o povo judeu aos pés do monte Sinai, a
voz de Deus continua a ecoar mais forte do que nunca em nossos almas,
geracdo apds geracdo, alimentando a fé inabaldvel que arde em nossos
cora¢Oes desde aquele momento. Ao longo de todas as jornadas que
empreendemos, levamos conosco a mensagem eterna da crenca no Deus
unico, expressa no versiculo acima. Por ela, estivemos prontos a morrer;
por ela, atravessamos incélumes dgua e fogo e, gracas a ela, sobrevivemos
e viveremos para sempre —em nossos filhos e nos filhos de nossos filhos,
até o final dos tempos. E 0 nosso legado maior: a fé no Criador.

Nao foram poucos e nem amenos os obstaculos que o judaismo
enfrentou ao longo dos séculos e milénios. A todos eles, nés, judeus,
respondemos de cabeca erguida. “O Cuzari”, esta grandiosa obra
classica do século XI, ocupa lugar de honra na galeria de respostas
que, com orgulho e humildade, levamos aos demais povos da terra.
Mas, acima de tudo, ela adquiriu valor inestimédvel como instrumento
de autoconhecimento, tarefa que a riqueza de nossa trajetdria torna
obrigatoria, essencial. As ideias e ensinamentos contidos em suas paginas
falam em profundidade sobre quem somos e o papel que nos cabe
desempenhar em nome do pacto que fizemos com o Eterno.

A importancia de uma obra como esta toma propor¢des ainda
maiores em um momento como o que tentamos transpor atualmente. A
nova geragdo encontra-se, como nunca, exposta a apelos e influéncias
destinadas a distancid-la de sua preciosa heranga, e é dever sagrado de
cada um de nés impedir que isto aconteca. E “O Cuzari”, tdo poderoso
e verdadeiro hoje quanto na época em que foi escrito, é um dos classicos
judaicos que contém todos os elementos capazes de reafirmar a beleza
dos valores e a grandeza de nossa tradigao.



SOBRE O AUTOR

O Rabino Iehudé ben Shemuel Halevi (conhecido sob o acrénimo
de Rihal), precursor da historiologia (filosofia da histéria), consagrou-
se como o poeta da nacédo judaica.

O Rihal nasceu em 1075 em Toledo, norte da Espanha, numa época
em que a politica local passava por drasticas mudancas em fungdo da
consolidagdo do reinado cristdo de Castilha, que chegou ao apice em 1085
com a conquista da cidade natal do nosso poeta. Uma das consequéncias
deste fato foi a transferéncia de grande parcela da comunidade para
o norte. Toledo transformou-se em centro da cultura judaica, onde
floresceram luminares da erudi¢do, como os Rabinos Abraham ibn Ezra
e Iehuda Al-Harizi, entre outros, até Maimonides, o Rambam, devolver
o brilho ao sul da Espanha, a partir da cidade de Cérdova.

Pouco sabemos sobre a infancia e os estudos do Rihal, mas é evidente
o fantastico dominio que tinha sobre o Talmud e o Tanach, flagrante nas
associacdes e citagdes presentes em seus livros e poemas — ele comp6s
mais de mil poemas e canticos ao longo de sua vida. Torna-se claro,
também, o sélido conhecimento que tinha da poesia e filosofia drabes,
uma vez que delas lan¢ou mao com raro talento nas respostas que
compdem sua obra-prima — “O Cuzari”.

Durante os anos de sua juventude, o Rihal peregrinou pelos grandes
centros de estudo da Toré situados no sul da Espanha. Foi aluno na
Ieshiva do Rabino Isaac Alfassi, conhecido pelo acronimo de Rif, e amigo
do grande sabio Rabino lossef ibn Migash. Por ocasido do falecimento
deste, escreveu um comovente discurso fanebre.

O Rihal continuou a viajar em busca do saber, e suas jornadas pela
Peninsula Ibérica e norte da Africa permitiram-lhe conhecer de perto a
situagdo tragica do povo de Israel, pressionado entre os cristdos de Edom
e os mugulmanos de Ismael - “entre o martelo e a bigorna”. O sofrimento
que testemunhou marcou indelevelmente sua alma para sempre.

O dom poético do Rihal era tinico, especial, e viria a influenciar de
maneira decisiva os rumos de sua vida. Conviveu com grupos que uniam
a Tora a cultura geral e a nobreza, e desenvolveu sua poesia a ponto de

vencer um concurso que tinha a obra do famoso autor Moisés ibn Ezra
como tema — o desafio era “imitar” uma das poesias do mestre.

Foi assim que o jovem lehud4 Halevi, o nosso Rihal, conheceu a
familia Ibn Ezra, uma das mais ricas e influentes da Espanha na época.
Acabou por mudar-se para Granada, sede da casa da importante familia
e, entre outros beneficios, passou a experimentar uma situagao financeira
mais confortavel do que aquela que conhecera até entdo. De Granada,
seguiu para Cérdova, onde estudou medicina. Mais tarde, regressou a
Toledo, casou-se e teve uma tnica filha. Conta uma tradi¢do que o Rihal
foi genro do Rabino Abraham ibn Ezra.

Em uma etapa posterior, estabeleceu-se com a familia na cidade
de Cérdova. Pode-se constatar, a partir da alegria e da paz interior
presentes nas frases, versos e entrelinhas de seus escritos da época, que
o Rihal levava entdo uma vida tranquila. Nem por um momento, porém,
esqueceu-se da situacdo de seu povo. A ele, as suas provacdes e a sua
forca sem igual, dedicou as mais belas poesias que compds.

A situagao dos judeus na Peninsula Ibérica e norte da Africa torna-se
cada vez mais insustentavel. O Rihal conhece e sente no amago do seu ser
as graves ameagcas a nacdo judaica: de um lado, as Cruzadas; de outro, as
perseguicdes nos paises islamicos. Chora a destruigdo das comunidades
disputadas por cristdos e muculmanos, e percebe, com rara clareza, a
fragilidade e falta de seguranga dos judeus na Espanha. Mais do que isto:
vé de perto a gradual deterioragdo dos preciosos valores espirituais do
nosso povo, apesar do luxo e da beleza superficiais.

O estado de coisas vigente afeta o espirito do grande poeta. Edom
e Ismael guerreiam para dividir o mundo entre si, e o judaismo é
aniquilado batalha ap6s batalha. Nelas, o Rihal identifica os sinais para
que o povo judeu desperte e deixe a Diaspora. Ele sente especialmente
o sofrimento da Shechind — a revelagdo da Divindade — e comega a dar
asas ao seu préprio sonho de retornar a Tsion.

Nenhum outro poeta judeu jamais expressaria com maior exatiddo
o sofrimento de um povo que acreditava ter sido temporariamente
abandonado por Deus e que, ao mesmo tempo, lutava para manter vivas
sua fé e esperanca.



Faz parte de um dos belissimos poemas do Rihal um verso onde diz
que seu corpo estava no Ocidente, mas seu coragdo, no Oriente.

Ao aproximar-se da velhice, é profundamente abalado pelo
falecimento de sua esposa. Nos tultimos versos que escreve, fala da
consciéncia do pecado, referindo-se a uma possivel dedicagéo excessiva a
poesia e as reunides culturais que manteve durante a juventude — atitude
e eventos que dificilmente podem ser definidos como pecados — e declara
que, a partir daquele momento, se dedicara somente a purificacdo da
alma e do pensamento (O Cuzari 2:80).

Seu desejo de ir a Tsién, beijar suas pedras e contemplar o sitio do
Templo destruido aumenta sensivelmente. Sonha em caminhar pelos
lugares onde Deus Se revelou aos profetas. Ele entdo toma a decisdo de
partir, deixando para tras a confortavel vida na Espanha, a filha, o neto,
os alunos, e dirige-se a Terra de Israel. De nada adiantam os alertas da
familia e dos parentes sobre os perigos da viagem em idade tdo avangada.
Os olhos do Rihal estdo voltados unicamente para Tsion.

Ele sai da Espanha aproximadamente no ano 1140. Sua jornada
rumo a Terra de Israel rendeu ao nosso povo as mais belas poesias
sobre o anseio histérico por Tsién e Jerusalém, entre elas “Tsién Halo
Tishali”, recitada em algumas comunidades em Tishd Beav, o dia que
assinala a destruicdo dos dois Templos sagrados. No caminho, passa por
Alexandria e pelo Cairo, no Egito, onde é aclamado pelas comunidades
locais. Encontra seguidores fiéis que, por sua vez, também tentam
impedi-lo de prosseguir, em virtude dos riscos que terd de enfrentar.
Mas o sonho e a saudade falam mais alto, e 0 nosso poeta segue viagem.

Uma histdria tdo fantastica quanto terrivel (citada no livro Shalshelet
Hacabald, de Guedalia ibn Hia) conta que, logo ao chegar aos portdes de
Jerusalém e vislumbrar a Cidade Santa em sua destruicdo, o Rihal rasga
suas vestes, curva-se até o chdo e recita a famosa poesia acima mencionada.
Entdo, um cavaleiro arabe que assistia a cena, invejando a profunda
devogdo que presencia, faz seu cavalo pisotear o poeta — até a morte.

SuA ViIsAo SOBRE O Povo DE ISRAEL

O Rabino Iehudé ben Shemuel Halevi desenvolve sua vivéncia
religiosa sobre fundamentos que mesclam histéria e nacionalismo. O

carater especial do Povo de Israel e de sua histéria como revelacdes da
Divindade, e o significado amplo de Tsién enquanto tinico local onde
o povo judeu pode cumprir sua tarefa, sdo os principais temas de toda
a sua obra.

Da mesma forma que o Maharal de Praga, o Rihal vé como centro,
como ponto primeiro da escolha Divina, a nag¢édo e o espirito do povo,
e ndo o individuo em particular. Conhecer a grandeza de Am Israel e
seu papel na histéria da humanidade é, segundo sua perspectiva, tdo
ou mais importante do que compreender as regras morais que regem a
sociedade dos homens.

“O povo de Israel entre as nagdes € como o coragdo entre os 6rgaos
do corpo; é ele que mais sente as dores, mas também é ele o 6rgao mais
importante e vital entre todos.” Esta frase de sua autoria ndo enfatiza
somente a importancia do coragdo: assim como os demais componentes
do corpo humano nao sobrevivem sem o cora¢do, também o cora¢do ndo
sobrevive sozinho. Israel é o povo que revela a vontade de Deus. Tem
por tarefa e objetivo ser o coragdo da humanidade, uma fonte de vida
espiritual para os outros povos.

O RELACIONAMENTO COM A FILOSOFIA

Para o Rihal, a fé — emund — é a ligagdo existencial entre 0 homem e
Deus, e encontra-se acima de qualquer limite conhecido. Embora nao
negue a necessidade do uso do intelecto em determinadas instancias,
ele decididamente desconsidera a filosofia enquanto caminho que leva
ao conhecimento de Deus.

O mestre e poeta mostra que a Revelacdo Divina comega exatamente
no ponto onde termina o alcance do pensamento humano. “O Cuzari”
nos ensina que a Revelacdo Divina provém do infinito, de um lugar
situado muito além daquele que a nossa pequena massa cinzenta pode
atingir, e é justamente por isto que sua grandeza ndo encontra paralelo
no universo das propor¢des humanas.

Por outro lado, ele nao rejeita a capacidade de raciocinio do homem,
como explicamos acima, e afirma que ndo existe nada na Tord que
contradiga a légica. Mas diz, também, que ndo é dentro dos limites
da légica que se pode encontrar o infinito. Ensina que a légica pode



apenas nos ajudar a construir a moldura intelectual para a verdadeira
compreensdo da Revelagdo Divina. “O deus de Aristételes ndo é o Deus
de Abrahdo” — esta é a verdade que pulsa no coracdo do Rihal.

E sabido que a filosofia judaica talvez tenha sido influenciada pela
filosofia geral dos povos. Mas somente no que tange a forma, e nao
quanto ao seu contetido. Se um deus criado pela especulacéo filoséfica
estd centrado em si mesmo, limitado pelas leis impostas pela natureza,
o Deus de Israel, que Se revelou para o povo em momentos tinicos de
sua histéria — na saida do Egito e aos pés do monte Sinai — € um Deus
vivo, sempre presente, que tem todas as leis em Suas maos. E um Deus
que possibilita ao homem se elevar e entrar em contato diretamente com
Ele por meio da profecia, o caminho que leva aos Céus. Mas, diz o Rihal,
ndo é o homem que constréi a escada até os céus — é Deus que faz descer
dos céus uma escada para que o homem possa galga-la.

Mengdes a medicina, profissdo de Halevi, também podem ser
encontradas em sua obra, e percebe-se que a ciéncia influenciou sua
rejeicdo a filosofia especulativa. Esta postura intelectual levou-o a
criticar as construgdes abstratas tipicas de sua época, e ele ndo teve
constrangimento algum em apontar seu relativismo em diversas ocasides.

SoBRE EsTiLO E ENREDO

217

A moldura, ou o estilo no qual “O Cuzari” foi escrito, distingue-se
também pela originalidade. Pode-se afirmar, com toda conviccdo, que
se trata de uma obra de arte literdria.

O Rihal baseou-se num fato histérico ocorrido aproximadamente
400 anos antes de sua época (O Cuzari 1:1), quando o rei de um povo
que habitava as margens do mar Caspio converteu-se ao judaismo,
juntamente com seu povo. Este fato é mencionado no Séfer Hacabalg,
escrito pelo primeiro Raavad, e nos capitulos 3 e 4 do Séfer Iuchassin.
Deste, consta uma carta enviada por lossef, rei dos cazares, ao sabio
Chasdai ibn Shaprut, que fala sobre descendentes daquele povo que
estariam entre os sdbios da Tora de Tortela.

A férmula empregada pelo Rihal beneficia o leitor, facilitando tanto

quanto possivel a compreensdo de tdo rico e profundo texto: o rei dos
cazares formula perguntas ao sabios da época em sua busca por uma

religido e deles recebe respostas, estabelecendo-se assim terreno propicio
a discussdo. Na breve introdugdo que faz, o autor usa a expressdao
“vehamaskilim iavinu”, que significa “e os sdbios entenderdo”. Por meio
destas palavras, indica-nos que néo se trata de um testemunho histérico
do antigo didlogo, mas, sim, que o didlogo foi somente a forma literaria
escolhida para conter “O Cuzari”.

Uma apés outra, perguntas e respostas encerram verdadeiros oceanos
de simbolos e ideias, e é imprescindivel que o leitor mergulhe por inteiro
em cada detalhe, por minimo que lhe pareca, para poder extrair do livro
toda sua grandeza. Trama e didlogos sdo extremamente envolventes, mas
é essencial estar atento as intimeras mensagens do autor transmitidas
nao apenas por meio do contetido. A ordem de abordagem dos diversos
assuntos, a maneira como o rei elabora as perguntas, os exemplos que
servem de ilustragdo — tudo neste livro tem um porqué, um significado,
e convida a reflexdo. Uma caracteristica curiosa de “O Cuzari”: nele,
os conhecedores de dilemas filoséficos encontrarado respostas e diregao
para muitas de suas dividas, enquanto o leigo terd a sensacédo de estar
lendo uma densa e interessante peca teatral.

Vale notar que, na Introdugéo, o autor narra o sonho do rei com um
anjo que lhe diz: “Tuas intengdes sdo bem-aceitas pelo Criador, mas nao
tuas agdes.” Surgem as inevitaveis perguntas: por que esta afirmagao
aparece em um sonho? E por que o rei ndo tem nogdo do que ela implica
quando acordado? A valiosa mensagem do anjo — de que nédo basta
ser um bom homem e ter boas inten¢des, pois os atos sdo igualmente
importantes — pode soar um tanto sobrenatural para alguns. Para os
judeus, no entanto, ela é totalmente familiar. Disseminada e defendida
pela Halachd, o cédigo das leis judaicas, é uma das verdades que nos foi
ensinada no monte Sinai. Pouco encontrada em outras crencas e culturas,
o insight que a narragdao do sonho provoca se assemelharia a sensagao
produzida pelo “sopro” de um anjo — dai o uso da figura pelo Rihal.

Ainda sobre a mesma narrativa: também poderiamos questionar por
que o anjo ndo teria apontado ao rei o caminho correto. Da omisséo,
infere-se que a fé deve ser buscada e estudada com afinco. Aqueles que
a procuram com empenho e determinacdo obterdo a béngao Divina
e a encontrdo. Talvez os que tenham vindo ao mundo em meio a um
ambiente mais religioso nao precisem procura-la tdo longe, mas isto nao



significa que a emund ndo deva ser estudada por todos, sem excecdo.
Mensagens inestimaveis como estas podem ser extraidas de cada pagina.
Mas, antes, devem ser identificadas pelo leitor, e isto pede dedicagao
absoluta ao texto.

O questionamento do rei sempre encaminha o didlogo em diregédo ao
tema particular que o Rihal deseja desenvolver naquele momento. Assim
se da com as perguntas sobre o pecado do bezerro de ouro e sobre aidade
domundo. Elas levam de forma indireta a explicacdo mais profunda sobre
seguld, a esséncia do povo de Israel, e acabam por mostrar que os pecados
atingem somente a superficie, sem jamais mudar o carater sagrado da
esséncia do povo judeu. Outro item de orientagdo para a leitura: sempre
que dois assuntos aparecerem em ordem sequencial, deve-se buscar a
ligacdo entre eles — como na pergunta sobre os convertidos, que tem por
finalidade ampliar a exploragdo do tema da seguld.

No inicio de sua pesquisa, o rei convoca um representante dos
filésofos — que influenciaram muitos pensadores da época [em algumas
edigdes ndo censuradas do livro, ele convoca mais tarde um sébio
persa] -, um muculmano e um cristdo. As respostas sao feitas de
forma sintética, mas comprovam o conhecimento do autor sobre os
principios abordados. Passagens como estas e as ideias que contém
fazem parte da obra justamente porque “O Cuzari” é muito mais do
que uma “apologia”, uma explicacdo como que “devida” as outras
religides. Como dissemos no inicio da presente Introdugéo, o livro é
uma preciosa ferramenta de autoconhecimento para os préprios judeus,
mais do que um mero livro apologético que discute as diferengas entre
as religides. Uma curiosidade adicional: ja houve sugestdes para que o
leitor ignorasse a Introdugao do Autor e fosse diretamente ao paragrafo
10, onde o rei fala sobre o judaismo.

A forma como o Rihal apresenta o que equivale a um “cartdo de visita”
dojudaismo é primorosa. Atdnito, o rei discute a apresentacdo inicial do
Sébio, que limita o conhecimento de Deus a Sua Revelagdo aos nossos
antepassados, sem falar da Sua magnitude, da Criagdo do mundo etc. O
rei chega a se arrepender por consultar os judeus, um povo perseguido
e sofrido. Este era, por sinal, um ideal cristdo: humilhar o povo judeu
como forma de justificar seus “caminhos errados”. E justamente ai que o
Rihal revela ao rei que aquilo que parece, a primeira vista, uma limitagao

é, na verdade, a maior virtude do judaismo — que a Tord ndo nasceu de
uma especulacdo, nem tampouco do testemunho de um ou de alguns
homens. Nosso Deus é o Deus da Revelagéo, e todo o povo presenciou
esta experiéncia e ouviu Sua voz num evento inédito na histéria da
humanidade que, inclusive, chegou a servir de base para outras religides.
Segundo o Rihal, “néo foi o homem que trilhou o caminho até Deus; foi
Deus que veio até nés e ensinou-nos Sua vontade”.

E necessario frisar que, no inicio do Segundo Diélogo, o rei se
converte ao judaismo e, com ele, todo seu povo. A partir deste momento,
assuntos que haviam sido tratados no Primeiro Didlogo de forma mais
superficial sdo entdo aprofundados. A mensagem que podemos extrair
desta constatagdo é que a forma tedrica de apresentar o judaismo para
quem esta distante dele é muito limitada, se comparada ao que se pode
receber quando se é parte da nagdo escolhida.

Sob outro angulo, sabemos que o aperfeicoamento pessoal no
judaismo é alcangado sobretudo por meio do cumprimento dos
mandamentos, e que aqueles que o vivenciam de forma plena podem
criar um vinculo verdadeiro com o Eterno. Pode-se tentar “explicar” as
cores a um deficiente visual, mas de nada adiantard, pois é impossivel
compreender o amarelo ou o vermelho sem possuir o sentido da visao.

O Rihal foi também, sem diivida, um génio da Halachd, o cédigo das
leis judaicas. Esta genialidade transparece quando, nas entrelinhas, ele
aborda assuntos polémicos e controvertidos, como a linha do tempo (o
fuso hordrio), os limites da Terra de Israel etc. Grande parte do Terceiro
Dialogo é dedicada as respostas aos caraitas. J& no Quarto e Quinto
Diélogos, ele entra no campo da filosofia e aborda temas cabalisticos,
como o Séfer letsird, o Livro da Criagao etc.

Ideias mais elevadas, como profecia e ligagdo com a Divindade, sdo
desenvolvidas pelo Rihal a partir de uma abordagem positiva. Ele fala do
“estar de bem” com a vida e da alegria contida do judaismo. Ensina que,
embora a Tord prometa a recompensa principal no Olam Habi (Mundo
Vindouro), aos justos e devotos é concedida parte desta recompensa
ainda neste mundo, ao longo da vida. Fala do mundo fisico, limitado, e
dajanela que o Eterno abre para os justos, permitindo que sintam a Luz
Divina através dela — um prazer inigualdvel. Este bem-estar espiritual
faz com que o judaismo delicie aos que o experimentam por inteiro.



A alegria e o sentimento de paz em relagao a vida sdo uma constante
em todo o livro, em especial no inicio do Terceiro Didlogo, quando o
Rihal define o chassid, que seria o israelita ideal. Instala-se entdo um ar
de otimismo, apesar das dores e opressdes, o que justifica o subtitulo
original da obra: “Livro de Argumentagdo e Prova em Defesa de uma
Religido Desprezada”. Ao responder a pergunta do rei sobre o chassid, o
Rihal nos arrebata com uma resposta fantastica: ele descreve um homem
equilibrado, em harmonia e de bom senso. O rei, entdo, expressa sua
censura, dizendo ndo estar a procura de um bom administrador, mas,
sim, de um homem que tenha as caracteristicas de um justo. A mensagem
é cristalina: o ideal ndo estaria nos extremos, nem na tentativa de fugir
a natureza humana. O ideal é viver a vida que Deus nos deu da forma
mais plena possivel, buscando e cuidando de manter o equilibrio entre
fisico e espirito para, assim, alcangar a paz interior.

2

Para finalizar, diria que “O Cuzari” é um livro que retine intelecto
e emogdo, moral e histéria. Mas, acima de tudo, é um livro sobre a
esséncia da Emund. O Rabino Iehud4 Halevi nos ensina que néo basta
“entender” ou “sentir” o judaismo; o fundamental é viver a fé judaica
em sua plenitude.

Nissan 5763.
Rabino Raphael Shammah
Diretor da Yeshiva Or Israel College

OBservAcAO: Os intertitulos foram elaborados pelos editores e
acrescentados a obra apenas para facilitar sua leitura. No Didlogo Um, os
trechos em negrito assinalam partes e frases da maior relevancia.

PrOLOGO: O SABIO-AMIGO

Ja se passaram novecentos anos desde que esta maravilhosa obra,
o Séfer Hacuzari, foi escrita, e ela continua a ser um livro bésico para o
estudo dos fundamentos da fé judaica e da Tora de Israel.

O Chida (Rabino Chaim David Azulay), em seu livro “O Nome dos
Grandes (Sabios) de Israel”, descreve o Rabino Iehuda Halevi como “um
poeta magnanimo, que proclamava sua poesia com total fervor frente a
Deus... com expressdo candida e prosa doce como o mel, fala cristalina
e aconchegante”. Muitas de suas poesias foram copiadas para o livro
judaico de orag¢ées. Sua maravilhosa poesia Tsién Halo Tishali, um cantico
de saudades profundas pela Terra de Israel, encerra as lamentagdes de
Tishd be Av. Nao conhego em toda a nossa literatura uma poesia tdo
marcante de saudades por nossa terra.

21

No livro “O Cuzari”, ele protesta contra o desleixo dos judeus da
Diaspora em tentar ascender a Terra de Israel, povoa-la e reergué-la dos
escombros, tanto no passado, durante o periodo do Segundo Templo,
quanto em sua época (e mesmo agora, na nossa). A lenda popular
descreve as circunstancias de sua tragica morte logo ao chegar na sua
amada pétria ancestral. Conta a tradi¢do, que o rabino Iehuda Halevi
pOs-se de pé no convés do navio que o trazia de volta a Israel, enquanto
este se aproximava do porto de Jaffa, esperando com grande ansiedade
o momento de descer a terra. Logo ao chegar ao solo santo, pulou do
navio e deitou-se no chdo, beijando e abracando sua areia e suas pedras.
Assim fizeram também os grandes sébios de Israel que o precederam,
como o Rabi Abahu e 0 Rabi Chia bar Gamada (Talmud, Ketubét 112). Um
arabe que passava por ali, montado em seu cavalo e sem compreender
a cena, pensou que o rabino estava louco. Com muita raiva, subiu sobre
ele com o seu cavalo, pisoteando-o até a morte.

O Gaon de Vilna despertou e estimulou seus discipulos a estudarem
“O Cuzari”, “um livro santo e puro, cujos principios da fé de Israel e
da Tora dependem de seu estudo” (Tosséfet Maassé Rav, paragrafo 15).

Um detalhe curioso e peculiar do livro é a forma como o rabino é



designado. Ele ndo é chamado de “rabino” e nem mesmo de “sabio”
ou “gaon”, e sim por um termo cujo significado é especial em hebraico
e drabe e que ndo pode ser plenamente traduzido para outros idiomas.
Quem lé esta obra em idioma estrangeiro perde muito de seu significado,
devido as nuances de linguagem do autor.

Neste livro, o judeu é chamado de chaver, “amigo”, cujo significado
em hebraico é duplo. Na linguagem falada em nossos dias, quer dizer
“colega”, “companheiro”. O mesmo se da no Pirké Avot (1:6): “Adquire
um amigo.” Ndo obstante, esta palavra tem um significado adicional no
hebraico original: na época dos sabios da Mishnd, os grandes eruditos
em Tora e minuciosos no cumprimento das mitsvét eram chamados de
chaverim (Mishnd, Demai 2,3). O chaver (“amigo”) é um mestre, conselheiro
e orientador (ver o Rashi em Génesis 45:8, com referéncia a José, quando
o Fara6é o nomeou chefe de governo). Chéver é um dos nomes de Moisés,
pois ele conectava o povo de Israel com seu Pai Celestial (Talmud,
Meguild 13).

Esta duplicidade idiomatica foi bem empregada no livro “O Cuzari”.
As respostas ao rei ndo foram dadas por um erudito ou académico,
enclausurado em sua torre do saber, ou por um génio totalmente
distanciado da compreensdo das pessoas simples. O sdbio judeu,
mesmo extremamente versado nos assuntos da Tor4, soube falar ao seu
interlocutor de modo amistoso e caridoso. As respostas foram dadas
“ao nivel dos olhos”, podendo ser compreendidas por qualquer um
de nés. Deste modo, é mais facil “amigar-se” com o texto, entendé-lo e
aceitd-lo. Ndo se trata de uma palestra ou aula, mas, sim, de um coléquio
ameno e objetivo entre duas pessoas muito préximas espiritualmente
uma da outra.

Na tradugéo do texto ao portugués, ndo ha como manter o significado
mais amplo da palavra chaver, dai a opcdo pelo termo “Sabio”. Ndo
obstante, a lembranca do Rabino Iehud4 Halevi nos labios de todos
aqueles que estudarem e abracarem seus ensinamentos, sera sempre a
do “amigo-sébio”.

Rabino Moshe 1. Bergman

Sociedade Beneficente Cultural Bnei Akiva de Sdo Paulo

SOBRE A Nova
EpicAo COMENTADA

2

“O Cuzari” é uma obra extraordinaria e emocionante, e sua origem
esta relacionada a uma grande tempestade.

A Espanha do século XII é palco de intimeras disputas entre distintas
religides e visdes de mundo. O territério espanhol, que ha pouco tempo
havia sido conquistado pelos mugulmanos, aos poucos vai sendo liber-
tado pelo contra-ataque cristdo numa guerra que ainda duraria dezenas
de anos — a Reconquista.

O sul da Espanha, ainda sob dominio mugulmano, é governado por
um grupo de radicais chamados alméadas.

Nesse meio tempo, é organizada a Primeira Cruzada, que parte da
Europa rumo a Terra de Israel, e esta sai do dominio mugulmano e cai
nas maos sanguindrias dos cruzados.

No meio dessas tempestades geopoliticas, ocorre uma luta paralela
entre varias correntes espirituais: o isla, o cristianismo e a filosofia ne-
oplatdnica. O contato entre essas correntes, mesmo que proveniente de
guerras e conquistas, desperta uma efervescéncia intelectual e a busca
de um renascimento espiritual.

Muitos judeus sdo despojados de suas casas, trabalhos e posi¢des
sociais, e obrigados a vagar como némades entre as Espanhas crista e
mugulmana. Enquanto isso, as comunidades judaicas do resto da Europa
sdo massacradas pelas Cruzadas. Paralelamente a essas desgragas, o isla
e a filosofia se apresentam aos judeus como pretensos substitutos espiri-
tuais do judaismo, ambos modernos e coroados de éxito politico e militar.

Essa é uma época de renascimento espiritual e, portanto, propicia para
uma obra que apresentard clara e convincentemente as bases da fé judaica;
uma obra que destacaré os aspectos exclusivos do judaismo comparado
aos seus concorrentes; uma obra que esclarecera os objetivos judaicos nas
suas diversas dimensdes: do individuo, da na¢do e do mundo.



Nesse ponto, essa geracdo € agraciada por Deus com o aparecimento
do Rabino Iehuda Halevi, que assume a responsabilidade de escrever o
“Livro em Defesa da Fé Humilhada” (escrito originalmente em &rabe),
para que presenteasse o povo judeu com uma obra imortal e dindmica,
que se autorrenovasse o tempo todo e que descrevesse, de uma forma
ao mesmo tempo sistematica, emocionante e profunda, os objetivos da
existéncia do judaismo e dos judeus de todas as épocas.

O RaBINO IEHUDA HALEVI

Iehuda Halevi foi um dos maiores rabinos da Espanha do século XL
Grande poeta, filésofo e médico, foi um dos principais pensadores ju-
deus da Idade Média. Foi aluno do grande Rabino Isaac Alfassi (também
conhecido pelo acréonimo de Rif) e amigo intimo do rabino Avraham
ibn Ezra — um eximio poeta cujas obras, tanto religiosas como laicas,
preenchem dez grossos volumes.

E possivel dividir a vida do Rabino Iehud4 Halevi em trés fases. Na
primeira, ele viajava entre cortes de nobres que o contratavam como po-
eta. Depois, foi nomeado médico da corte do Alfonso VI, rei de Castela,
cujo paldcio ficava na cidade de Toledo.

Porém, quando o seu protetor na corte, o ministro Shelomo ibn Ferut-
siel, foi assassinado, o Rihal — acronimo de Rabino Iehudi Halevi — teve
de preparar a sua trouxa mais uma vez e cair na estrada, mas desta vez
acompanhado pelo rabino Ibn Ezra. Porém, ele ndo era mais um poeta
andarilho anénimo, que podia ser contratado por alguns trocados, e sim,
uma figura respeitada em toda a Espanha mugulmana: um rico médico
e comerciante.

No ano 1140 da era comum, o Rihal concretizou o seu sonho e rea-
lizou o principal ideal de sua visdo do judaismo: ele partiu em diregdo
a Terra de Israel.

Sua jornada tem inicio em um navio que partiu rumo ao Egito. L4, o
Rihal teve dificuldades para abandonar o circulo de seus admiradores
locais. Alguns documentos encontrados na guenizi do Cairo e publicados
nos ultimos anos descrevem que o Rabino Iehud4 abandonou o Egito no
més de Sivan e morreu, aparentemente em Israel, naquele mesmo ano
no més de Av, poucos meses depois.

Uma lenda do século XVI conta que, quando o Rihal chegou a Jeru-
salém, ele beijou as suas pedras, recitou a sua poesia Tsion hald tishali e,
entdo, pisoteado por um cavaleiro drabe, morreu.

Nao ha provas documentais sobre a veracidade dessa lenda, porém
0s manuscritos encontrados na guenizd ddo a entender que o Rabino
Iehuda Halevi ndo morreu de morte natural depois de chegar a Terra
de Israel. Contra a versdo do cavaleiro arabe esta a evidéncia de que,
naqueles dias, Israel estava sob o dominio dos cruzados.

Ap0s a conquista da Cidade Velha de Jerusalém, na Guerra dos Seis
Dias (em 1967), a prefeitura da cidade decidiu fazer uma homenagem ao
Rabino Iehud4 Halevi. Até entdo, havia uma rua no bairro de Rechavia
(cujas ruas tem o nome de rabinos da Espanha medieval) com o seu nome;
porém, devido a tradicdo de que o pisoteamento do Rihal ocorreu aos
pés do Cotel, achou-se mais apropriado que o seu nome fésse dado as
escadas que descem a esplanada do Cotel.

Os CAZARES

No livro, para apresentar as suas ideias, o Rabino Iehuda Halevi
recorreu as disputas religiosas entre judeus e cristios na Idade Média,
na quais representantes das diferentes religides eram convocados a se
apresentar perante a corte real, onde debatiam publicamente sobre a
veracidade de suas respectivas religides.

A discussdao seguia o formato de um debate com perguntas,
respostas, réplicas, e tréplicas.

Porém, no “O Cuzari”, a tensdo do debate é dissolvida logo no
comego, antes mesmo de os representantes das distintas visdes abrirem
as suas bocas. O simples fato do Rihal ter escolhido o reino dos cazares
como palco da disputa, e o rei deles como juiz, ja prenuncia a vitdria da
visdo judaica no debate.

A histéria do reino dos cazares, que se converteu ao judaismo, era

bem conhecida na época em que o Rihal escreveu o seu livro.

O reino dos cazares, cuja capital era a cidade de Itil, as margens do
Volga, estendia desde esse rio e as montanhas do Caucaso até o Mar
Negro e o Mar Caspio, e controlava a “rota da seda” e outras rotas



comerciais que conectavam a Europa a India e ao extremo oriente.
Aparentemente, foi a partir de caravanas que percorriam essas rotas
que o judaismo chegou a Cazaria e conquistou o coragdo de seus
soberanos. Posteriormente, eles converteram todos os seus stiditos ao
judaismo e o adotaram como religido oficial.

Portanto, quando o Rihal apresenta o seu livro como uma discussao
inter-religiosa que ocorreu na corte cazdria, ele preenche um “buraco
negro histérico” e propde uma “resposta” ao mistério da conversao
dos cazares ao judaismo e, a0 mesmo tempo, garante aos leitores o
inevitavel desfecho positivo da histdria.

217
1

A historia garantiu ao “O Cuzari” o titulo de uma obra brilhante e
fundamental entre os cléssicos da filosofia judaica, ao ponto de o Gaon
de Vilna dizer que “o O Cuzari é um livro santo e puro. Os principios

da fé de Israel e da Tora dependem de seu estudo”.

Dentro desta visdo e a pedido do editor por ocasido de minha visita
ao Brasil, escrevi alguns breves comentarios, espalhados pelo livro e na
forma de “pergunta e resposta”, que sintetizam algumas das principais
ideias do livro, a fim de que vocé, leitor, possa ter uma nogdo bastante
geral do que trata esta linda obra.

Av 5769.
Rabino Néam Perl
Diretor da Yeshiva Colegial de Sussya

www.sussya.org.il

DiALoGco UM

1. Tenho sido consultado sobre como se deve contestar e responder aos
filésofos e crentes de outras religides que refutam nossa fé. Ou como
contradizer os caraitas e todos os que negam a Tradi¢do Oral judaica.
Lembrei-me, entdo, das ponderag¢des do rabino ao rei dos cazares, num
didlogo havido quatrocentos anos atras, no século XI da era comum, cuja
decorréncia foi a conversao do rei ao judaismo.

A histéria conta que, repetidas vezes, o rei sonhou com um anjo que
lhe dizia as seguintes palavras:

“Tuas intengdes sio bem-aceitas pelo Criador,
mas nio tuas acoes.”

O rei procurava dedicar-se aos rituais da fé cazar, até oficiando, ele
proprio, os servigos e oferecendo os tradicionais sacrificios com méxima
devogdo. Porém, apesar de todo seu empenho, o anjo continuava a
aparecer em seus sonhos:

“Tuas intengdes sdo bem-aceitas pelo Criador,
mas ndo tuas acées.”

Por influéncia destes sonhos, o rei da Cazaria (ou, simplesmente,
“0O Cuzari”) decidiu investigar as religides e os credos, em busca da
verdade. Até chegar ao judaismo, adotando-o como sua fé e, consigo,
grande parte dos cazares.

Muitos dos argumentos que o rabino —a partir de agora denominado
“O SABI0” — exp0s ao Cuzari, coincidem com minhas ideias. Decidi
apenas registra-las, nada lhes subtraindo nem acrescentando.

Diz a histéria, que o Cuzari nao s6 viu nos sonhos que suas agdes ndo
eram bem aceitas pelo Criador, como também recebeu instrugdes para
investigar que atitudes seriam aceitas por Ele.

Iniciou sua investigagdo interpelando um filésofo, questionando-o
sobre suas convicgoes:!

(1) Ver a argumentagdo do Sabio a esse respeito no Dialogo 2:6. (M.G.)



O FiLosoro

Disse-lhe o filgsofo:

Na nossa opinido, o Criador se eleva acima de desejos e aspiragdes.
Ele ndo tem vontade ou édio. Em verdade, se alguém deseja algo, é
porque tem caréncia deste algo, e somente com sua aquisicdo atingira
sua plenitude e alcangara a perfei¢ao! Na opinido dos filésofos, Deus
é demasiado Elevado e Exaltado para se relacionar com os detalhes
mundanos que estdo em constante mutabilidade — o conhecimento
Divino nao sofre alteracoes. Por esta razdo, nés, filésofos, acreditamos
que o Criador ndo conhece Vossa Majestade e tampouco sabe de seus
atos e inten¢des, nem escuta suas preces ou lhe nota os movimentos. Se
um filésofo diz que Deus lhe criou, isto é apenas uma metafora; afinal,
Ele é a Causa das causas da existéncia de toda a Criagdo; mas ndo que
tivesse atuado direta ou explicitamente na sua criagdo.

Somos de opinidao que o mundo sempre existiu, sem ter havido um
inicio. Sempre existiu o homem; ele foi remota e eternamente originado
de outro ser humano. Embora o Criador nao tenha criado o Universo
por algum ato intencional, toda a Criacdo emana Dele, bendito seja.
A causa original deu origem a uma segunda causa, a segunda a uma
terceira, e assim por diante. Houve, entdo, uma unido das causas com
os efeitos na forma de um encadeamento que nos parece uma sucessao
de eventos naturais. Tal como a causa original sempre existiu, sem que
houvesse um marco inicial, assim também, infinitamente e sem origem
determinada, é o desenvolvimento das leis da natureza, resultado da
inter-relacdo causas e efeitos.?

As caracteristicas das pessoas, seus atributos e poderes espirituais
dependem de fatores naturais, hereditarios e climaticos, da cidade e do
pais onde vivem, de sua nutrigdo, do efeito das marés e da influéncia dos
astros que afetam os mundos inferiores por sua disposigéo e localizagédo
no espago césmico. Para cada pessoa neste planeta ha uma determinada
causa que a conduz a perfeicio de sua existéncia. Existem pessoas cujas
causas naturais estdo completas e podem atingir a plenitude, enquanto
outras foram criadas sem este potencial. Por exemplo: um cushita,
por sua natureza, ndo tem meios de ultrapassar o nivel mais baixo

(2) Ver a resposta do Sabio no Dialogo 5:7-11. (M.G.)

da humanidade. Até seu modo de falar é inferior. Por outro lado, um
filésofo, por natureza, é capaz de absorver tudo o que é perfeito, o que
inclui conceitos éticos, cientificos e praticas profissionais. No entanto,
esta perfeicdo é apenas potencial; para implementé-la, é necessario
praticar e estudar conceitos éticos com afinco até que, por mérito desta
preparacdo, atinja a perfeicdo adequada as suas virtudes. Ressalte-se que
ha infindaveis niveis intermediarios separando o cushita do filésofo.

O INTELECTO ATIVO

Uma sublime luz Divina permeia o individuo perfeito. A esta luz
chamamos de “intelecto ativo”.? O intelecto ativo comunga com o
individuo perfeito de tal forma que se une a sua mente parecendo fundir-
se numa Unica entidade. Como resultado, os membros desta pessoa ndo
fardo quaisquer movimentos a menos que sejam perfeitos, nos momentos
mais adequados e, ainda, na melhor dentre todas as possibilidades —
como se estivessem sob comando direto e exclusivo do intelecto ativo,
ndo mais realizando as atividades naturais determinadas pela mente
original. Enquanto a pessoa nédo atinge este estagio, ela alterna boas agdes
e equivocos. Ao alcancar o intelecto ativo, somente fara o bem. Este é o
nivel mais elevado que o homem pode almejar, pois sua mente estara
entdo livre de ddvidas e imbuida de conhecimento e entendimento
verdadeiros!

A mente daquele que alcanga o status do intelecto ativo se assemelha
a um anjo. Seu nivel é apenas um degrau abaixo dos anjos. Os anjos sdo
intelectos abstratos, desprovidos de substancia material. Sdo eternos,
como a Primeira Causa, e jamais temem ser destruidos. Quando a mente
do individuo completo se une com o intelecto ativo constituindo uma
Unica entidade, ele ndo mais teme a morte de seu corpo ou drgaos.
Sua alma alcanca a eternidade, como as de Hermes, Asclépio, Sécrates,
Platao, Aristételes e seus pares, que vivem para sempre. Este esforgo em
atingir este nivel é o que se chama de “vontade de Deus”, embora isto
seja apenas uma alegoria.

(3) “Intelecto ativo” é o termo utilizado pelos filésofos para descrever o poder Divino que
atua no mundo, enquanto o termo “intelecto”” designa a mente sem o corpo ou substancia
material, como os anjos. (M.G.)



Busque atingir este status, explore o conhecimento da verdade em
todos os assuntos. Junte-se aos justos em atributos e ag¢des, porque
eles lhe auxiliardo na busca da verdade. Ame o estudo e aspire atingir
nivel similar ao do intelecto ativo. Entdo vocé absorvera as virtudes
do contentamento, da humildade, da modéstia e demais atributos da
exceléncia. Cresga e avance sempre na dire¢do da Primeira Causa, mas
ndo para ganhar Sua simpatia ou regozijar-se com Sua vontade, nem para
que Ele contenha Sua ira contra vocé; faga-o com o exclusivo intuito de
se assemelhar ao intelecto ativo por meio do conhecimento da verdade.
Tal virtude fara vocé ver as coisas como elas realmente s&o.

Nesta situacdo, ndo se incomode com qual orientagdo seguir, qual
religido adotar ou com que idioma ou palavras vocé O glorificard. Se
desejar, opte por uma religido que lhe conduza a modéstia, a glorificagao
e exaltagdo de Deus, ao aperfeicoamento das suas virtudes e com a qual
acostumara seus familiares e conterraneos, ainda mais se vocé tem
alguma ascendéncia sobre eles. Ou adote uma religido com mandamentos
racionais, como a elaborada pelos filésofos, objetivando o refinamento
de sua alma. Estabeleca a meta de refinar sua mente, anseie sempre
pela pureza dos sentimentos, e, assim, apds adquirir um entendimento
verdadeiro das coisas, vocé atingira seu propésito de aderir ao “intelecto
ativo”. Ele entdo lhe propiciara chegar a profecia, antecipando eventos
futuros por meio de sonhos veridicos e visdes confidveis.

2. O Cuzart: Tuas palavras tém 16gica, mas ndo respondem
satisfatoriamente a minha pergunta. Eu sei que minha alma é pura e
toda minha vontade é agradar ao Criador e, no entanto, fui informado
que minhas agdes ndo sio aceitas, embora minhas intengdes o sejam. Isto
significa que, sem diivida, o Criador deseja certas agdes como um objetivo
por si s6! Ndo fosse assim, por que o cristianismo declararia guerra ao
isldo e vice-versa, dividindo o mundo entre eles? Concordemos: ambas
se empenham na purificagio da alma e desejam comungar com Deus,
praticando abstinéncia, jejuns e preces. E, com tudo isto, matam outras
pessoas por acreditarem que desta maneira estejam cumprindo uma ordem
que as aproximard do Criador. E mais: que pelo mérito desta acio serio
até recompensadas no Mundo Vindouro! Seria insensato crer que ambas
as religides dizem a verdade!

3. O FiL6soro: De acordo com a crenga dos filésofos, ndo se admite matar
uma pessoa por causa de sua fé, seja ela cristd ou isldmica. Pois o propdsito
da vida é vivermos de acordo com os ditames da razio.

4. O Cuzarti: Serd que somente neste aspecto os religiosos se desviaram
da 16gica? De acordo com os filésofos, hd um equivoco ainda muito maior
cometido por estas duas religides! Afinal, elas acreditam na criagio ex
nihilo (a partir do nada) durante seis dias e numa Primeira Causa que até
fala com os humanos, bem ao contrdirio dos fildsofos que A exaltam acima
dos detalhes! Além disso, em consequéncia das atitudes dos fildsofos, de
sua busca pela verdade e por todo seu empenho, o mais provdvel seria
que a profecia fosse encontrada entre eles — uma vez que somente eles
estdo ligados ao mundo espiritual. Mas a realidade é que nio se sabe de
quaisquer milagres que tenham ocorrido por meio dos filésofos! Pelo
contrdrio: a realidade é que os sonhos e suas mensagens sdo confiados
aos que nio se ocupam do saber ou da purificagdo da alma, enquanto os
fildsofos, que se devotam ao conhecimento e a purificagio do espirito,
ndo logram atingir tal status. Tudo isto indica que o segredo da conexio
entre a alma humana e a Divindade é diferente do que vocé, ¢ fildsofo,
acaba de mencionar!

Depois da conversa com o filésofo, o Cuzari decidiu questionar os
cristdos e os mugulmanos, pois tornou-se-lhe ébvio que um destes modos
de conduta seria o desejado pelo Criador. Quanto aos judeus, o Cuzari
sentiu ndo haver motivo algum para indaga-los, devido a sua condigdo
social inferior, por serem menosprezados pela maioria da populagéo e
por representarem uma diminuta parcela da sociedade.

Chamou um sacerdote cristdo e perguntou-lhe sobre seus credos e
quais os mandamentos que o comprometiam.

O CRISTIANISMO

O sébio cristao disse-lhe:

Acredito que todo o Universo foi criado ex nihilo, durante os seis
dias da Criagdo, pelo Criador, que a tudo antecedeu. Acredito que



toda a humanidade descende de Adao e Noé. Acredito que o Criador
vigia Suas criaturas e Se comunica com elas, revela-Se a Seus profetas
e fala aos justos, ira-Se com os que transgridem Sua vontade e tem
compaixdo daqueles que a cumprem. Ele habita entre a nagdo que desejar,
selecionando-a entre as nacées do mundo. Em resumo, acredito em
todos os prodigios e milagres relatados na Biblia, que sdo decididamente
verdadeiros devido a sua notoriedade e constancia ao longo do tempo, e
porque foram testemunhados por um grande nimero de pessoas.

Na sequéncia ao que foi relatado na Biblia, a Divindade se materializou
e adquiriu a forma humana no ventre de uma virgem procedente da
nobreza judaica. Ela deu a luz um ser humano que, na verdade, era a
divindade oculta; aparentemente, um profeta €, a0 mesmo tempo, um
deus oculto. E 0 messias, também chamado de filho de Deus; ele é o pai,
o filho e o espirito santo. Ainda que o vejamos como uma trindade, na
verdade é uma sé entidade. Acreditamos nele. Acreditamos que fez seu
divino espirito repousar sobre o povo judeu para honra-lo durante certo
periodo, quando a abundéancia celestial era concedida aos judeus, até
que suas multiddes se revoltaram contra este messias e o crucificaram.

Desde entdo, Deus mudou sua relagdo com os judeus e, agora, Ele
estd irado com a nagdo judaica. Por isto, Deus transferiu Sua vontade
para os individuos que seguiram este messias, e destes para as nagdes
que os seguiram, e nés nos consideramos entre estas pessoas. Ainda
que ndo sejamos de linhagem hebraica, cabe a nés a denominacao de
“filhos de Israel” — até mais do que aos judeus! — pois somos nés que
seguimos os ensinamentos do messias. Os discipulos de Jesus eram
judeus, doze deles, que substituem as doze tribos. Um grande ntimero
de judeus seguiu estes doze discipulos, que foram como que a levedura
do fermento da nacdo crista.

Deste modo, tornamo-nos merecedores do status de filhos de Israel,
porque a nos foi dado o poder para governar o mundo. Todas as nagdes
estdo conclamadas a aderir a nossa fé e a glorificar o messias, exaltando
o simbolo da cruz, como aquela de madeira na qual ele foi crucificado.
Nossas leis e mandamentos provém do enviado Shimon, além das leis da
Tord, que nés estudamos e cuja veracidade e Divindade sdo irrefutaveis.
Conforme as palavras do messias no Evangelho: “Nao vim para contestar

os mandamentos dados aos judeus por Moisés, seu profeta, mas para
fortalecé-los e conserva-los”.

5. O Cuzarti: A l6gica ndo admite que esta arqumentagdo seja verdadeira!
Mais do que isto: a razdo se contrapbe a realidade destes fendmenos.
Somente quando experimentos e provas convalidem os fatos, até que
neles se acredite totalmente e ndo haja outra hipétese que os esclarega,
ai entio, lentamente, tais fatos se fixam na mente e sdo aceitos. Atitude
semelhante é observada entre os cientistas: quando se conta a eles sobre um
fendmeno desconhecido por eles , negam-no até que possam vé-lo e, quando
o presenciam, sdo forcados a admitir que este fendmeno realmente existe
e a obter explicagoes cientificas para sua ocorréncia, seja na astronomia
ou nos demais sistemas da Criagdo, sem jamais rejeitar o fato observado.
O mesmo se dd comigo: eu nio fui criado nesta fé e nio me vejo inclinado
a aceitar a veracidade do que vocé me contou! Sinto-me na obrigagdo de
investigar tudo isto, nio podendo acreditar sem provas completas.

O Cuzari mandou chamar um sabio mugulmano e perguntou sobre
sua religido e seus mandamentos.

O IsLAMISMO

O sébio mugulmano afirmou:

Acreditamos na Unicidade de Deus e na Sua Providéncia sobre tudo
que existe, que todo o Universo foi criado ex nihilo e que a humanidade
descende de Adao e Noé.

De acordo com nossa fé, o Criador é destituido de qualquer
materialidade, e mesmo que nossa literatura use expressdes que O fagam
parecer corpdreo, devemos esclarecer que estas expressdes sdo usadas
somente como metaforas ou alegorias. Acreditamos que nosso livro
sagrado, o Alcoréo, foi ditado por Deus: é uma obra maravilhosa e nos
obrigamos a aceitd-la por sua prdpria esséncia, pois nenhum homem
seria capaz de escrever tal livro, nem mesmo parte dele. Nosso profeta
é o derradeiro dentre os profetas e, como tal, anula as religides que o



precederam e conclama todas as nagdes a juntarem-se a fé islamica. A
recompensa dos fiéis que seguem sua orientacdo € a total satisfacdo dos
desejos humanos, como comer, beber e entregar-se a relagdes sexuais
ap6s a morte, quando a alma retorna ao corpo no Jardim do Eden. Os
desobedientes serdo punidos, sendo consumidos pelo fogo eterno e
passando por intermindveis sofrimentos.

6. O Cuzagri: Se uma pessoa deseja ensinar a alguém a conduta correta na
vida por meio de uma religido e esclarecer como Deus fala com gente de
carne e 0sso0s, mas seu interlocutor se recusa a aceitar estes ensinamentos,
entdo ela deve fornecer provas irrefutiveis e, mesmo depois disso tudo,
ndo hd ainda a certeza de que ele acredite nesta religido! Realmente, para
vocés, o mero fato de tal livro conter estes ensinamentos é por si s6 uma
prova de sua divindade, sem que prova adicional alguma seja requerida.
Porém, uma vez que este livro estd escrito em drabe, um estrangeiro,
como eu, ndo tem como conhecer estas provas; e mesmo que seja lido para
mim, nio poderei distinguir entre ele e qualquer outro escrito em drabe.

7. O SiBlo MucuLMaNoO: De fato, nosso profeta realizou milagres, mas
estes milagres ndo constituem provas ou evidéncias que nos obrigam a
aceitar seus ensinamentos.

8. O Cuzari: Em geral, as pessoas nio admitem facilmente que o Criador
se comunica com 0s humanos. Isto sé pode ser provado por meio de
milagres que modificaram o curso da natureza, evidentes a todos e que
jamais teriam ocorrido sem a agdo Daquele que criou o mundo a partir
do nada; milagres que tenham sido presenciados por uma multiddo, e nio
simples boatos ou mera tradigdo. Este assunto deve entio ser examinado
exaustivamente, até que nio reste qualquer diivida de que estes milagres
sdo auténticos, e ndo fruto de magia ou imaginagdo coletiva. Com isto
tudo, talvez se possa acreditar que o Criador de toda a Criagio, deste
mundo e do Mundo Vindouro, dos Céus e dos astros celestes, comunica-Se
com este desprezivel elemento chamado homem e fala com ele, atendendo
seus pedidos e desejos.

9. O S4iB1o MucuLMaNoO: Nosso livro de ensinamentos esté repleto dos
eventos que ocorreram com Moisés e os judeus, e ndo ha quem esteja em

desacordo com o que Ele fez ao Farad: que Ele partiu o mar e salvou Seu
povo eleito, afundou os que O iraram e que, por quarenta anos, supriu-
os com mand e codornizes; que falou a Moisés no Sinai e estagnou o
sol para Josué, ajudando-o na luta contra guerreiros filhos de gigantes.
Numa época anterior, o castigo do diltivio e a destruicdo de Sodoma e
Gomorra. Todos estes acontecimentos sao ptiblicos e notdrios, e ndo ha
razdo para crer que sejam ilusérios ou imagindrios!

10. Cuzari: Sinto-me no dever de questionar também os judeus sobre sua
religido, pois todos concordam que eles sdo remanescentes dos filhos de
Israel. Vejo que eles sio o testemunho e prova fiel para todas as religides
que apregoam que o Criador tenha outorgado Sua doutrina neste mundo.

O Jubaismo

Entdo o rei Cuzari chamou um sébio dentre os judeus e fez-lhe
perguntas sobre sua fé:

11. O SABio: Nés acreditamos no Deus de Abrahio, Isaac e Jacob, que
libertou os judeus do Egito por meio de provas, milagres e prodigios,
proveu suas necessidades no deserto e lhes deu a Terra de Canaa, apds
fazé-los atravessar o mar Vermelho e o rio Jordao com grandes milagres.
Ele lhes enviou Moisés e, por seu intermédio, outorgou-lhes a Tord e,
na sequéncia, milhares de profetas alertaram o povo a observar Sua
Tor4, assegurando recompensa a quem observasse seus mandamentos
e castigo a quem os transgredisse. Em resumo, acreditamos em tudo o que
estd escrito na Tord. Embora a Tora inclua muitas leis e mandamentos,
mencionei aqui apenas os principios basicos de nossa fé.

12. O Cuzari: Eu estava inicialmente decidido a ndo interpelar os
judeus, pois sabia que se lhes perdera a lembranca da Tord recebida dos
seus ancestrais e que careciam de juizo e pensamentos profundos. E isto
devido a sérdida pobreza e miséria que os privou de todas as virtudes (e
pelo que vejo, ndo me equivoquei!). Esperava que vocé afirmasse acreditar
no Criador do Universo, Maestro e Condutor do mundo, que o criou e



