
Moshe Chayim Luzzatto



A tradução desta obra está baseada no livro
 THE PATH OF THE JUST

Copyright © 1966, 1990 by Boys Town Jerusalem and Yaacov Feldheim

Direitos exclusivos de edição desta obra
em língua portuguesa adquiridos pela

EDITORA E LIVRARIA SÊFER LTDA.
Alameda Barros, 735   CEP 01232-001   São Paulo  SP  Brasil

Tel. 3826-1366     Fax  3826-4508    sefer@sefer.com.br
Livraria Virtual: www.sefer.com.br

Em parceria com 
OR ISRAEL COLLEGE

Rua Gen. Fernando V. C. Albuquerque, 1011 - 06711-020
Granja Viana - Cotia - SP - Brasil - Tel.: 4612-2450

	 Tradução	 Sergio M. Cernéa
	 Edição Final	 David Gorodovits
		  Rabino Raphael Shammah
	 Editoração Eletrônica	 Editora Sêfer
	 Projeto Gráfico e Capa	 Dagui Design
	 Impressão	 Sumago Editora e Gráfica

Nota: Nesta obra, as citações da Torá foram extraídas do livro TORÁ – 
A LEI MOISÉS, do Rabino Meir Matzliah Melamed (Editora Sêfer, 2001);

dos Salmos, do livro SALMOS - COM TRADUÇÃO E TRANSLITERAÇÃO,
de David Gorodovits, Vitor Fridlin e Jairo Fridlin (Editora Sêfer, 1999)

 

   
Proibida a reprodução total ou parcial desta obra, por qualquer meio,

sem a autorização expressa da Editora e Livraria Sêfer Ltda.

2002

ISBN 85-85583-31-2

Printed in Brazil

Esta edição é dedicada  
à memória de

HERSZ (Henrique) FRIDLIN Z”L

,nab hukhgk

k"z itnyhd ohhj ic vhgah hcm rn

s"ga, ukxfc j"f g"ckb



SÊFER CLÁSSICOS 7

	 Prefácio à Edição Brasileira............................................................9
	I ntrodução do Autor ......................................................................15
1. 	O  Dever do Homem no Mundo ......................................................21
2. 	A  Precaução ..................................................................................27
3. 	O s Aspectos da Precaução ..........................................................29
4. 	C omo Alcançar o Senso da Precaução ........................................33
5. 	O s Fatores que Impedem a Aquisição da Precaução ...................41
6. 	A  Presteza .....................................................................................47
7. 	A s Divisões da Presteza .................................................................51
8. 	A s Maneiras de Alcançar a Presteza .........................................55
9. 	O s Fatores que nos Desviam da Presteza ....................................57
10. 	O  Conceito de Integridade ..........................................................61
11. 	A s Particularidades do Conceito de Integridade .....................65
12. 	O s Meios para Alcançar a Integridade .....................................93
13. 	A  Separação ...................................................................................95
14. 	A s Divisões da Separação ...............................................................101
15. 	O s Meios para Alcançar a Prática da Separação ......................103
16. 	A  Pureza ........................................................................................105
17. 	O s Meios para Alcançar a Pureza ..............................................109
18. 	A  Devoção .....................................................................................111
19. 	A s Divisões da Devoção .................................................................115
20. 	A s Ponderações sobre a Devoção ................................................135
21. 	O s Meios para Alcançar a Devoção ..............................................139
22. 	A  Humildade ...................................................................................143
23. 	 Os Meios para Obtenção do Predicado da Humildade ...............151
24. 	O  Temor do Pecado .........................................................................155
25.	A  Maneira de Conseguir o Temor do Pecado ...............................161
26. 	O  Atributo da Santidade ...............................................................163

Índice

Índice





SÊFER CLÁSSICOS 9

Prefácio à
Edição Brasileira

Prefácio à Edição Brasileira

O Rabino Moshe Chaim Luzzatto, o Ramchal, assim conhecido por 
suas iniciais em hebraico, foi uma das figuras mais extraordinárias da 
nossa história. Nascido em Pádua, na Itália, em 1707, revelou ainda criança 
sua verdadeira genialidade no estudo da Torá. Aos 11 anos de idade, já 
dominava totalmente o Talmud e, aos 14, escreveu o livro Lashon Limudim. 
Também muito jovem, exatamente aos 13 anos, mergulhou no estudo da 
Cabalá a partir das obras do Ari Z”L, e seu talento fez com que se tornasse 
um dos grandes cabalistas de todos os tempos. 

Como havia ocorrido séculos antes com Maimônides, também o 
Ramchal foi um dos eruditos mais polêmicos e discutidos de sua geração. 
Sua extrema capacidade, especialmente no campo do misticismo judaico, 
chegou a levantar desconfiança entre os estudiosos, pois vivia-se a época 
posterior à dos falsos messias – Reuveni na Itália e Shabtai Tsvi na Europa 
Oriental – e as desastrosas deturpações espirituais que produziram ainda 
traziam à tona a profunda cautela da comunidade rabínica. 

O Ramchal integrava o grupo erudito Mevakshei Hashem, de Pádua, 
que dedicava-se ao serviço Divino e ao estudo da Cabalá. Neste ambiente 
estimulante, escreveu livros não só defendendo o estudo do misticismo 
judaico mas, também, obras como Adir Bamarom e Daat Tevunot, que 
abordam os mistérios da Providência Divina, da salvação e dos Meshichim. 
A natureza inovadora e rica de seu trabalho levou outro membro do 
grupo a mencioná-lo, talvez de modo algo descuidado, em uma carta 
enviada a um sábio de Vilna, o Rabino Mordechai Yafe. O Rabino Moshe 
Haguiz, de Altuna, outro famoso sábio da época escreveu aos sábios de 
Veneza, exigindo que acabassem com os “perigosos” Mevakshei Hashem 
e, também, aos rabinos de Ancona, para que investigassem o Ramchal 
“da cabeça aos pés”, pois havia sido informado de que ele, o Ramchal, 



SÊFER CLÁSSICOS

O Caminho dos Justos

10

receberia mensagens de um Maguid (anjo) que, por sua vez, lhe revelaria 
segredos místicos. 

As cartas fizeram com que os líderes religiosos italianos se dirigissem 
ao mestre do Ramchal, o Rabino Yaacob Bassan, pedindo-lhe que limitasse 
as atividades de seu jovem e brilhante discípulo. Em consequência, o  
Rabino Moshe Chaim Luzzatto foi obrigado a assinar um documento 
permitindo que seus trabalhos fossem escondidos e comprometendo-se 
a “parar de estudar com o Maguid.

 Não foi o bastante. As sanções da comunidade rabínica local contra o 
Ramchal continuaram até tornarem-no objeto de um Cherem, ou carta de 
excomunhão. Nesta situação dolorosa e injusta, ele deixou Pádua e seguiu 
para Amsterdã, esperando encontrar um ambiente receptivo às suas ideias 
e ao seu trabalho. Apenas mais tarde se tornaria claro que o alto rabinato 
da Itália e de alguns outros países europeus havia se deixado tomar pelo 
medo frente à postura inovadora do Ramchal, e que, na verdade, era um 
ilustre estudioso que viria a iluminar o caminho de gerações futuras. 

Dentro do contexto religioso da época, não é impossível compreender-
se as razões que determinaram intolerância e medidas extremadas contra 
o Ramchal. O risco da difusão de um misticismo pernicioso supostamente 
“judaico” ainda tumultuavam os meios rabínicos. Mas, com o tempo, a 
verdade emergiu mais forte do que nunca, e o Ramchal foi consagrado 
como um dos sábios mais importantes de todas as gerações. Seus livros 
são tratados até hoje como fontes de referência no estudo da nossa Torá.

Como muitos dos líderes da nossa história, o Ramchal acalentava o 
sonho de morar na Terra de Israel, para poder se aproximar ainda mais 
de Deus. E assim fez, indo morar na cidade de Aco. Porém, três anos 
depois de sua chegada, faleceu precocemente aos 39 anos de idade, sendo 
enterrado na cidade de Tiberíades, ao lado do túmulo do Rabi Akiva.

Críticas aos Sábios da sua Geração

Ao mesmo tempo em que se defendia com humildade (em carta ao seu 
mestre, o Rabino Yaacov Bassan) das acusações feitas contra sua pessoa 
e seus objetos de estudo, o Ramchal avaliava a situação espiritual de sua 
geração. Dizia que os homens se dedicavam ao estudo , mas não à essência 



SÊFER CLÁSSICOS 11

Prefácio à Edição Brasileira

da vida. Mesmo os mais religiosos e sábios não procurariam a verdadeira 
integridade e a profunda devoção a Deus. Mas, em vez de simplesmente 
criticar e atacar, respondeu aos seus antagonistas escrevendo o magistral 
Messilat Iesharim, em português “O Caminho dos Justos”.

Sobre o Livro

O Ramchal escreveu o Messilat Iesharim aos 33 anos de idade. Trata-se 
de um programa de vida dividido em etapas, dirigido aos que aspiram 
aprofundar sua devoção a Deus da forma mais pura. O livro foi aceito 
com o mesmo entusiasmo por religiosos ashkenazitas – inclusive os 
Chassidim – e sefaraditas.

O livro aborda todos os passos do homem ao longo da trilha que conduz 
a Deus, sem deter-se em considerações filosóficas ligadas à Divindade, 
tão comuns nas obras de estudiosos da Idade Média. Com rara sabedoria, 
porém, o Ramchal inclui tais considerações nas entrelinhas das descrições 
dos meios para se alcançar o aperfeiçoamento espiritual.

“O Caminho dos Justos” baseia-se no ensinamento do tanaíta Rabi 
Pinchas ben Iair, segundo o qual “O estudo da Torá leva à precaução; a 
precaução leva à presteza; a presteza leva à integridade... a santidade leva 
à inspiração Divina, e a inspiração Divina leva à ressurreição dos mortos”. 
O ensinamento começa falando de virtudes morais e termina com uma 
afirmação de caráter místico. Mas o Ramchal deixou a mística explícita fora 
deste livro, talvez devido à pressão que sofrera ainda em Pádua, talvez nos 
mostrando que, antes de se aproximar do universo do misticismo judaico, 
o homem já deve ter atingido o ponto máximo de seu aperfeiçoamento 
ético e moral. (Os Rabinos Iehuram, de Mir, e Yits’chac Hutner, eruditos 
da geração passada, afirmam, no entanto, que conceitos da Cabalá fazem 
parte de Messilat Iesharim, ainda que de maneira não explícita.)

O livro agrega referências das mais variadas fontes de nossa tradição, 
como o Talmud e o Midrash. É clara também a influência dos escritos 
de Maimônides em diversos conceitos, ideias e até em alguns termos 
utilizados pelo Ramchal. São famosas as palavras do Gaón de Vilna: “Se 
o Ramchal estivesse vivo , iria a pé visitá-lo e dele aprender o Mussar e a 
aquisição das virtudes”. Segundo o Gaón, que ao ler Adir Bamaron vestiu 



SÊFER CLÁSSICOS

O Caminho dos Justos

12

roupas festivas e afirmou que o Ramchal havia entendido a verdadeira 
profundidade dos escritos de Ari Z”L, o Messilat Iesharim seria o melhor 
dos livros do Mussar, sem conter sequer “uma única palavra supérflua”. 

Referências honrosas não faltam ao livro. Conta-se que o Rabino Chaim 
de Volojin, fundador da famosa Yeshivá, ao despedir-se de seu aluno, 
o Rabino Zundel, de Salant, disse-lhe: “Messilat Iesharim deve ser sua 
bússola.” O Rabino Israel de Salant, aluno do Rabino Zundel e precursor 
do movimento do Mussar, encontrou no livro um dos alicerces básicos 
de sua doutrina. 

Várias ideias e abordagens do Messilat Iesharim foram mais tarde 
desenvolvidas por importantes líderes chassídicos. O Maguid de Koznitz, 
autor do livro Avodát Israel; o Rabino Menachem Mendel, de Riminov, 
e o o Rabino Ohev Israel, de Apt, viram o livro como um valioso guia 
para a busca da perfeição do caráter e da alma. Empolgação semelhante 
foi demonstrada pelo Rabino Tsvi Elimelech, de Dinov, um dos grandes 
nomes do Chassidismo e autor do livro Bne Issasschar. 

A Versão Atual

A primeira versão do Messilat Iesharim foi publicada sob a forma de 
um diálogo entre um sábio e um Tsadic, uma discussão sobre o caminho 
que leva à verdade. A inspiração veio de outros livros do Ramchal, nos 
quais ele lançou mão do mesmo recurso de perguntas e respostas. Em 
busca de maior fluência e melhor compreensão dos temas abordados, a 
edição atual, escrita dois anos depois, foi dividida em capítulos, cada um 
deles contendo as etapas, ou os “degraus que levam à elevação espiritual” 
originalmente sugeridos pelo autor.  

A forma original ficou desconhecida durante 240 anos mas pode-se 
notar claramente o paralelo entre os dois textos. 

Sobre o Conteúdo

É necessário frisar que este é um livro de estudo e não de leitura. E, 
como o próprio autor nos lembra na introdução original, o proveito virá 
após leituras e revisões sucessivas. É supérfluo dizer que o Messilat Iesharim 



SÊFER CLÁSSICOS 13

Prefácio à Edição Brasileira

é um manual prático de moral e ética judaica, destinado a modificar nossa 
maneira de pensar e de agir, sempre com o objetivo de nos aperfeiçoar 
espiritualmente.

É importante também ter em mente que os níveis – ou “degraus” – 
mais elevados da escala espiritual podem não ser aplicáveis a todas as 
pessoas. O leitor observará que, no início do capítulo 13, o Ramchal nos 
diz: “Até aqui escrevi o necessário para o justo. Daqui em diante escreverei 
para o Chassid (aquele que vai além da obrigação). Em síntese, a primeira 
parte do livro trata do que é exigido de cada um de nós. A segunda parte 
dirige-se aqueles que querem elevar-se ainda mais e conhecer uma maior 
aproximação com  Deus.

Embora o livro descreva vários degraus, ou etapas, não devemos 
aguardar a consolidação de cada uma delas dentro de nós para lermos 
a  seguinte. A razão é tão bela quanto verdadeira: por estarmos 
constantemente galgando os degraus da escada das virtudes em busca 
de nosso aperfeiçoamento espiritual, é possível nos encontrarmos 
simultaneamente em mais de um degrau, graças à capacidade abrangente 
e dinâmica da nossa alma que busca um contato mais amplo e profundo 
com Deus. Por outro lado, abrindo mão de qualquer postura que se 
assemelhe a julgamento, é essencial descobrirmos e aceitarmos até onde 
podemos chegar – inclusive para que os capítulos iniciais, os primeiros 
passos, sejam realmente apreendidos em toda sua seriedade. 

Sobre esta Tradução

Toda tradução é uma arte e, como toda arte, é um trabalho árduo. Isto se 
torna duplamente verdadeiro quando o livro em questão é um livro como 
o Messilat Iesharim, elaborado a partir de ideias profundas e enriquecido 
por citações e menções a fontes que, supostamente, são familiares ao 
leitor – o que nem sempre corresponde à realidade. 

Por isto, a tradução original foi revisada e adaptada de forma a chegar 
ao coração e ao intelecto do maior número possível de leitores, inclusive 
aqueles que desconhecem o Talmud e o Midrash. É desnecessário ressaltar 
que a fidelidade ao texto do Ramchal foi mantida no sentido mais estrito do 
termo. Houve momentos, porém, nos quais a ordem das palavras de uma 



SÊFER CLÁSSICOS

O Caminho dos Justos

14

sentença, por exemplo, teve que ser mudada em nome das características 
de nosso idioma. Mas procuramos sempre identificar a verdadeira 
intenção de cada termo usado pelo autor. Esperamos sinceramente ter 
conseguido.

Em muitas passagens, chegamos a comparar nossa tradução com o 
trabalho do Rabino Chaim Passy (de cuja tradução integral só tomamos 
conhecimento após a finalização desta edição), feito em homenagem 
às almas de Chaim ben Shemuel (Passy) Z”L, Frida bat Hava (Passy) Z”L 

e Iehuda ben Iossef (Kalili Boukai) Z”L. Agradecemos imensamente sua 
colaboração.

Apesar de todos os cuidados, porém, é possível que a tradução, feita do 
inglês, contenha palavras ou trechos que levem a interpretações não exatas. 
Diversas revisões e comparações foram realizadas mas, mesmo assim, 
talvez tenham ocorrido pequenos enganos. Por eles, nos desculpamos 
antecipadamente perante o leitor. 

Esperamos que o estudo de todos aqueles que se aprofundarem neste 
livro traga a paz e a calma na Terra de Israel, e o fim das feridas do povo 
de Israel , com a época da Salvação em breve, em nossos dias. Amén.

Nissan 5762.

Rabino Raphael Shammah

Bibliografia:

“Mussar Viyud”, Meir Myara, 1997, Jerusalém.

“Or Haganuz”, Mordechai Shenki, 1996, Jerusalém.



SÊFER CLÁSSICOS 15

Introdução do Autor

Afirma o autor: Não escrevi este livro para ensinar algo novo, mas 
sim para lembrar assuntos já conhecidos e até evidentes para a maioria 
das pessoas e que nem sequer despertam dúvidas. Mas, por serem do 
conhecimento de todos, seu esquecimento ou negligência é bastante 
frequente. Portanto, os benefícios a serem extraídos desta obra não advêm 
de uma simples leitura pois, ao terminá-la, é possível que o leitor conclua 
pouco ter aprendido. Seus benefícios virão, porém, de sua revisão e de 
seu estudo persistente, através do qual ser-lhe-ão lembrados temas que, 
por sua natureza, as pessoas costumam esquecer e o farão ter em mente 
deveres dos quais tende a descuidar.

Uma análise das atitudes comportamentais mostrará que a maioria 
das pessoas dotadas de elevada inteligência e mente perspicaz direciona 
seus pensamentos, preferencialmente, para sutilezas do conhecimento e 
análises especulativas sobre temas que estejam no âmbito de seu interesse 
natural. Alguns voltam todo seu empenho para o estudo da criação e 
da natureza. Outros dedicam sua atenção à astronomia e à matemática, 
enquanto outros ainda têm interesse nas artes. Existem também aqueles 
que procuram se aprofundar nos estudos de questões sagradas, no estudo 
da Torá, alguns se ocupando de discussões Haláchicas; outros com 
Midrash e outros com questões jurídicas. Há muito poucos, entretanto, que 
dedicam seu pensamento e seu estudo para o aperfeiçoamento do serviço 
Divino – ao amor e temor do Eterno, sua ligação pessoal com Ele e todos 
os demais aspectos da elevação espiritual. Isto, não por considerarem tal 
conhecimento desnecessário; se questionados a respeito, todos sustentarão 
que se trata de assunto de tal importância que não poderá ser considerado 
verdadeiramente sábio quem não estiver adequada e claramente versado 
naqueles conhecimentos. 

Introdução do Autor



SÊFER CLÁSSICOS

O Caminho dos Justos

16

A falha em não dedicar mais atenção a este tema provém do fato de 
lhes parecer tudo tão evidente e óbvio que não veem necessidade de 
desperdiçar mais tempo com tais questões. Resulta daí que o estudo 
e a leitura de trabalhos desta natureza têm sido relegados àqueles 
considerados menos esclarecidos e até possuidores de uma inteligência 
um tanto quanto limitada. Só estes últimos poderão ser vistos imersos, 
constantemente, no estudo da santidade. 

Em função disto, aqueles que mantém uma conduta santificada são, 
muitas vezes, consideradas pessoas ignorantes. Tais circunstâncias 
acarretam péssimas consequências, tanto àqueles que são dotados de 
sabedoria como àqueles que dela são desprovidos, causando a ambos 
uma carência da verdadeira santidade, tornando-a extremamente rara. 
Ela falta aos espertos devido à sua limitada consideração, e aos tolos, 
em razão de sua limitada compreensão. O resultado é que a santidade é 
interpretada pela maioria como o hábito da recitação contínua de Salmos, 
longas confissões, penosos jejuns e banhos purificadores em gelo e neve 
– sendo todos estes procedimentos incompatíveis com o raciocínio lógico 
e difíceis de ser aceitos como um comportamento normal.

A Necessidade do Estudo

Na verdade, a santidade desejável não pode ser facilmente conceituada 
por nós, em consequência de não nos preocuparmos com este tema 
nem concedermo-lhe lugar em nossa mente. Embora os princípios e 
fundamentos da santidade estejam implantados no coração de cada 
pessoa, se ela não se aprofundar neles e estudá-los cuidadosamente, 
experimentará e testemunhará detalhes de santidade sem reconhecê-los 
e os passará por eles sem perceber. Os sentimentos de santidade, temor 
e amor a Deus e a pureza de coração não estão enraizados na pessoa de 
forma natural a tal ponto que não necessite esforços para adquiri-los. 

Neste sentido, eles diferem de reações naturais, tais como dormir e 
despertar, sentir fome e saciedade, por exemplo, que estão inculcadas 
na natureza da pessoa, e o fazem usar os vários métodos e dispositivos 
necessários para satisfazê-las. Além disto, não faltam impedimentos e 
obstáculos que afastem a santidade da pessoa; mas, em contrapartida, 



SÊFER CLÁSSICOS 17

não faltam maneiras pelas quais tais empecilhos possam ser mantidos 
à distância. Como se pode, então, conceber não ser necessário aplicar 
tempo (de estudo e análise) para conhecer as maneiras pelas quais estes 
sentimentos podem ser desenvolvidos e incorporados a nossa realidade? 
Como pode esta sabedoria penetrar no coração de uma pessoa se ela não a 
procurar? E, como a sabedoria de qualquer pessoa reconhece a necessidade 
de perfeição, pureza e apuro no serviço Divino, qualidades sem as quais ele 
se torna não somente inaceitável, mas até mesmo repulsivo e desprezível 
– pois “Deus prospecta todos os corações e compreende a inclinação de 
nossos pensamentos” (1 Crônicas 28:9), – o que responderemos no dia 
do julgamento se fraquejarmos neste estudo e deixarmos de cumprir a 
essência do que o Eterno, nosso Deus, espera de nós? Seria adequado 
que a nossa inteligência se dedicasse somente a especulações que não 
nos beneficiam, argumentações infrutíferas, leis que, para nós, não têm 
utilidade alguma, enquanto relegamos a cumprir apenas por hábito, de 
forma puramente mecânica, a demonstração de nossa gratidão pelo débito 
imenso que temos para com nosso Criador? Se não nos aprofundarmos 
e analisarmos as questões sobre o que constitui, de fato, o temor a Deus 
e suas derivações, como será possível consegui-lo e como poderemos 
escapar das futilidades terrenas que levam nosso coração a esquecê-
lo? Não seriam facilmente esquecidas mesmo se reconhecêssemos sua 
importância? 

Também quanto ao amor a Deus – se não dedicarmos esforços para 
implantá-lo em nosso coração, lançando mão de todos os meios que para 
ele nos possam direcionar, como pretender que exista em nós? Como 
ele poderá penetrar no âmago de nossa alma, voltando-a com ardor em 
direção ao Santíssimo – bendito seja! – e em direção à Sua Torá, se não 
nos conscientizarmos de Sua Grandiosidade e Majestade? Como poderão 
os nossos pensamentos ser purificados, se não nos esforçarmos para 
resgatá-los das imperfeições neles incutidas pela natureza física? O que 
dizer, então, acerca das virtudes de caráter, tão carentes de correção e 
aperfeiçoamento? Se a elas não nos dedicarmos com empenho e se não 
as sujeitarmos a rigorosa análise, quem poderá corrigi-las? Se tivéssemos 
analisado honestamente esta questão, não teríamos percebido a verdade 
e, assim, trazido benefícios para nós e para aqueles a quem instruíssemos 
sobre ela? Como dizia Salomão (Provérbios 2:4): “Se você o buscar 
como quem busca a prata e o procurar como quem procura um tesouro, 

Introdução do Autor



SÊFER CLÁSSICOS

O Caminho dos Justos

18

então você compreenderá o temor a Deus”. Ele não diz que “então você 
compreenderá a filosofia”; ou “então você compreenderá a medicina, 
a astronomia ou o direito legal”. Percebemos, então, que para que o 
temor a Deus seja compreendido, ele deve ser buscado tal como a prata, 
ou procurado como um tesouro. Isto faz parte de nossa herança e, em 
princípio, é aceito por cada pessoa devota.

Repito: será concebível encontrarmos tempo para o estudo de todos 
os assuntos, menos para este? Não poderíamos reservar ao menos algum 
tempo para a ele nos dedicarmos, embora obrigados a conceder maiores 
espaços para outros estudos ou tarefas? Nas Escrituras (Jó 28:28) está 
escrito: “Eis que (Hen) o temor a Deus é a sabedoria”. Os nossos Sábios – de 
abençoada memória – comentam (Shabat 31b): “A palavra ‘Hen’ significa 
‘um’, ‘único’, e é proveniente do Grego”. Isto nos transmite a ideia de que 
o temor a Deus é uma manifestação singular de sabedoria. Entretanto, 
não pode ser considerado como sabedoria algo que não esteja vinculado 
a análises e estudos. 

Portanto, compreendemos que estas questões requerem profunda 
análise, caso queiram ser verdadeiramente entendidas, e não apenas 
percebidas através da imaginação ou de suposições enganosas, 
principalmente se quisermos adquirir e reter este conhecimento. Ao 
ponderar sobre este tema, percebemos que a santidade não está ligada a 
noções simplistas, mas sim à perfeição verdadeira e à sabedoria profunda. 
É isto que Moisés, nosso mestre, que a paz esteja com ele, nos ensina ao 
dizer (Deuteronômio 10:12): “E agora, ó Israel, o que pede de ti o Eterno, 
teu Deus? Senão que O temas, que andes por Seus caminhos, ames e 
O sirvas, com todo o teu coração e com toda a tua alma; que guardes 
Seus mandamentos e Seus estatutos...”. Nesta frase se encontram todos 
os aspectos da perfeição no serviço Divino, realmente apropriados em 
relação ao Santíssimo, louvado seja. Ou seja: temer a Deus, caminhar por 
Seus caminhos, dedicar-lhe amor e devoção e cumprir Seus mandamentos 
(Mitsvót).

O “temor a Deus” denota o temor à Majestade do Santíssimo; temê-lo 
como temer-se-ia um poderoso rei, anulando-se a cada momento ante Sua 
grandiosidade, especialmente ao falar em Sua presença em oração ou ao 
engajar-se no estudo de Sua Torá.



SÊFER CLÁSSICOS 19

“Trilhar seus caminhos” engloba tudo que está relacionado com 
o desenvolvimento e a correção dos predicados de caráter. Nossos 
Sábios – de abençoada memória – nos explicaram: “Assim como Ele é 
misericordioso, sede também misericordiosos...”. A essência desta frase 
sugere que devemos moldar nossas virtudes e características, bem como 
pautar todas as nossas ações por princípios de ética e justiça. Eles assim 
resumiram esta ideia (Avot 2,1): “Que caminho deve ser escolhido pelo 
homem? O que é, em si, digno a quem o pratica e conduz os outros a exaltar 
seu louvor...” ou seja, tudo o que conduz ao que é intrinsicamente bom, 
isto é, ao fortalecimento na Torá e ao desenvolvimento do sentimento de 
fraternidade.

 “Amor” – Que amor pelo Eterno seja implantado no coração de cada 
um, para que se eleve sua alma e busque fazer o que agrada ao Santíssimo, 
assim como seu coração anseia por agradar seu pai e sua mãe. Zeloso será 
por este amor, regozijar-se-á por realizá-lo com plenitude, e sentir-se-á 
frustrado ante sua carência.

“Devoção” – que o serviço ao Eterno seja caracterizado pela pureza 
de intenção, e que sua finalidade seja somente servi-lo e nada mais. Que 
seu coração esteja inteiramente devotado ao serviço Divino, sem que seja 
mecânica sua observância ou dividida sua atenção. 

O “cumprimento das Mitsvót”, como está explícito, é o cumprimento 
de todo o conjunto das Mitsvót, com todos os seus conteúdos, derivações 
e condições.

A Baraita do Rabi Pinchas

Para sua plena compreensão, estes princípios requerem uma 
interpretação mais detalhada. Nossos Sábios – de abençoada memória 
– agruparam estes elementos numa sucessão diferente, ordenando-os 
segundo a sequência em que devem ser conseguidos. Suas palavras estão 
contidas em uma Baraita, mencionada em diferentes lugares no Talmud, 
entre os quais o capítulo “Antes de suas festas” (Avodá Zará 20b): “nela 
se baseou o Rabi Pinchas ben Iair para afirmar: ‘A Torá leva à precaução 
e esta conduz à dedicação; a dedicação leva à integridade e esta conduz à 
separação; a separação leva à pureza e esta conduz à devoção; a devoção 
leva à humildade e esta conduz ao temor pelo pecado; o temor pelo pecado 

Introdução do Autor



SÊFER CLÁSSICOS

O Caminho dos Justos

20

leva à santidade e esta conduz à Inspiração Divina que, por sua vez, nos 
conduz à Ressurreição dos Mortos’”.

Foi baseado nesta Baraita que asssumi a tarefa de compor a presente 
obra, não só para minha melhor compreensão, mas também para poder 
recordar a todos as condições necessárias para aperfeiçoar o serviço 
Divino, evoluindo de etapa em etapa. Tentarei explicar a natureza de 
cada uma delas, seus detalhes, os obstáculos que se interpõe para nos 
impedir de alcançá-las e como ultrapassá-los de modo que, tanto eu quanto 
todos que lerem este trabalho, possam aprender a temer o Eterno e a não 
esquecer nosso deveres para com Ele. Sua leitura e estudo alcançarão 
nossa consciência e nela imprimirão o sentimento dos deveres que nos 
cabem cumprir.

Possa o Eterno acolher com benevolência nossas aspirações e afastar 
os obstáculos que se possam antepor em nosso caminho para que em 
nós sejam atendidas as súplicas do Salmista, encantado pelo amor ao 
Eterno (Salmos 86:11): “Ensina-me Teu caminho, ó Eterno, para que eu 
possa andar sob Tua verdade e dedicar meu coração a temer somente 
Teu Nome”.

Amén – seja feita a Sua vontade.


