DO SINAI
J'“:I.N "')1ﬂ

Edicao




Indice
Sobre 0 aUtOr ... 7
Prefacio do editor norte-americano.......... 8
Tributo a Irving Bunim ... 9
A palavra do adaptador da obra ................ 10
Prefacio dos editores brasileiros .............. 11
INtroduCan ... 15
Mishna Introdutdria ..., 23
Mishna Conclusiva ... 29
Capitulo 1 e 35
CapItulo 2 s 101
Capitulo 3 s 171
Capitulo 4 ... 261
Capitulo 5 s 399
Capitulo 6 . 555
Biografias ... 661
NOTAS .o 687

INDICE



SOBRE 0 AUTOR | 7

Sobre o autor

Irving M. Bunim nasceu em 1901, em Volozhin, na Lituania, uma cidade famosa em todo o mundo
judaico pela exceléncia de sua ieshivd — o Seminario Rabinico Ets Chayim.

Quando imigrou com a familia para os Estados Unidos, aos 9 anos de idade, Bunim trouxe consigo
as palavras de seu mestre, o chefe da ieshivd de Volozhin, que lhe ordenou "construir a Tord na América".

Foi exatamente o que fez. Ainda muito jovem, teve o discernimento necessario para perceber
quao facil seria aos jovens judeus das primeiras levas migratorias se deixarem assimilar por umarica
cultura emergente como a cultura norte-americana dos anos 20. Sua resposta foi criar um movimento
ortodoxo destinado a trazer esses jovens de volta para casa, de volta ao judaismo. Assim nasceu a
Sinagoga Young Israel, sede de um abrangente trabalho religioso e social que comeg¢ou no Lower East
Side novaiorquino.

Um dos tragos mais marcantes da personalidade e da conduta de Irving M. Bunim foi sua
generosidade. Viveu de acordo com os principios mais elevados de tsedacd, o mandamento judaico de
ajudar ao préximo. Mas a ténica de sua tsedacd sempre foi, comprovadamente, a bondade - chéssed,
em hebraico -, um ingrediente sem o qual o ato de estender a mdo a quem precisa perde grande
parte de seu sentido.

Durante a perseguicdo nazista aos judeus da Europa, Irvin M. Bunim nido mediu esforcos para
salvar o maior nimero possivel de vidas. Organizou, ao lado do ilustre Rabino Aharon Kotler, um
comité de resgate que efetivamente conseguiu ampliar as cotas de imigracdo abertas aos judeus pelos
Estados Unidos, livrando da morte dezenas de milhares de pessoas. Foi um incansavel propagador
dos horrores que estavam sendo cometidos por Hitler numa época em que governos de todo o mundo
livre, inclusive o dos Estados Unidos, preferiam fechar os olhos as atrocidades.

Da mente e, sobretudo, do coracdo deste grande homem nasceram as ideias, percepgoes e
ensinamentos que vocé, caro leitor, esta prestes a conhecer.

nANNN Nnwa 1YYy
2T N2 ANOXI NWUN "1 |2 'RN ZNX' N
INT'U97 NIV D'WAIN NXN'NA
NANAN



INTRODUCAO | 15

Introducao

Pirké Avét significa, literalmente, “Capitulos de Avét”. E o que significa Avét? Trata-se de uma
se¢do, de um tratado do grande compéndio da lei e do saber judaicos, a Mishnd.

Para o leitor que nio esteja totalmente familiarizado com a Mishnd, talvez seja melhor comecar
com uma descri¢do introdutéria deste classico milenar da literatura rabinica.

E crenca fundamental do judaismo histérico que a Tora nos foi dada no Sinai. O imortal Moisés
recebeu-a do Todo-Poderoso, ensinou-nos a sua mensagem e entregou-a a nos, o seu povo. A Tora
era constituida por duas partes: a primeira delas, o Pentateuco - ou os Cinco Livros de Moisés -, que
chamamos de Tord shebichtav - a Tora Escrita. A segunda parte era a Tord shebeal pé, a Tora Oral, que
continha explicacoes, interpretacées e ensinamentos da Tora Escrita. A Tord shebeal pé ndo deveria
ser escrita; era ensinada oralmente, como um complemento da Tora Escrita.!

Moisés ensinou o sagrado livro da Tord, acompanhado de suas interpretacgdes, a seu discipulo
Josué. Este entdo ensinou-a aos anciios, e eles, por sua vez, ensinaram-na a outros. Tudo o que era
transmitido oralmente deveria ser repetido e repassado muitas vezes, assegurando-se assim que
nada seria esquecido. Esta pratica recebeu o nome de Mishnd, palavra que significa um conjunto de
ensinamentos e instrucoes

A Mishnd tornou-se nossa Tradicdo Oral, transmitida pelos mestres aos alunos de geracdo em
geracdo. Desde o inicio era proibido compilar por escrito? qualquer parte desta Tradicdo Oral, por
dois motivos. Primeiro, para que mestres e alunos se empenhassem a fundo, sempre por muitas ho-
ras, de modo a assegurar que tudo fosse perfeitamente lembrado e minuciosamente compreendido.
H4 uma descricdo do que supostamente ocorre em algumas salas de aula nas universidades, que diz
que “os apontamentos (escritos) do professor tornam-se os apontamentos (escritos) dos alunos,
sem passar pelas mentes de nenhum deles”. Com a Tradicdo Oral isto ndo podia ocorrer, pois nao
havia apontamentos escritos. Eles somente existiam na mente, na memdria, no entendimento dos
sabios e dos eruditos.

Em segundo lugar, temia-se que, se a Tora Oral viesse a ser transcrita, as pessoas passariam a
pensar nela como parte integrante da Tord shebichtav e comecariam a trata-la como tal. Isto produ-
ziria uma grave distorcdo, ja que ambas sido de natureza e carater completamente diferentes, e desta
maneira devem ser encaradas dentro das normas do judaismo.

Ha cerca de mil e setecentos anos, porém, o Rabi Iehuda Hanassi (“o Principe”, presidente do
Bét Din, o Grande Tribunal e, portanto, chefe de seu povo) deu-se conta de que sob as condicdes
turbulentas de sua época, ndo era mais possivel para professores e alunos estudar e memorizar
adequadamente essa grande Tradicao Oral. Pelo bem ou pelo mal, como se diz, ela deveria ser trans-
crita antes que fosse completamente esquecida. Varias geracdes mais tarde, o Rabi lochanan e Resh
Lakish vieram a possuir até mesmo um volume escrito de Agadot, com ensinamentos e exposicdes
homiléticas que costumavam estudar aos sabados. Como justificativa, citavam um versiculo das Es-
crituras Sagradas® que apoiava sua pratica, e afirmavam a necessidade de se ter a Tradi¢do Oral por
escrito “em vez de permitir que a Tora fosse esquecida pelo povo de Israel”.* Para eles, a Tord shebeal
pé havia se tornado o préprio alicerce da Tora Escrita.®



16 | IRVING M. BUNIM

Como dissemos, o Rabi Iehuda Hanassi foi o primeiro (mas de modo algum o ultimo) a violar deli-
beradamente a proibi¢do da transcri¢ao da Tradicao Oral, de modo que “esta Tora ndo fosse esquecida
por seu povo”. Sua obra original chamou-se Mishnd, e é estudada até os nossos dias. As geracdes pos-
teriores discutiram a Mishnd, e seus proprios comentarios e interpretacdes deram origem a Guemard.
Ambas as obras - a Mishnd e a Guemard - formam o Talmud.

Ja nas Escrituras, a palavra Mishnd tem um significado diferente: mishné lamélech® - “o segundo
em comando” - é aquele que vem logo abaixo do rei, um tipo de vice-rei que serve como ajudante.
A partir desta acepcao, a Tora Escrita seria a “primeira”, a principal heranga Divina, e a Mishnd, a
“segunda em comando”, aquela que acompanha a “primeira” para servi-la através dos comentarios
e explicagdes que contém

A Mishnd esta dividida em seis se¢Ges ou ordens.” A quarta se¢do, Nezikim, embora trate prin-
cipalmente de danos e compensacgoes, procedimentos judiciais e direito penal, inclui também Avdét,
um tratado sobre valores éticos e conduta moral. Vale a pena nos perguntarmos por qué.

Um dos sabios do Talmud diz: “Aquele que deseja tornar-se um chassid piedoso e benevolente,
que observe as leis de Nezikim”, assegurando-se assim em nao prejudicar a outros ou deixando de
efetuar um pagamento devido. Mas outro sabio vai mais longe: “Aquele que deseja tornar-se um
chassid piedoso e benevolente, que observe os ensinamentos de Avét.”® Isto significa que cuidar para
ndo prejudicar a outros ou ressarcir danos causados ndo é suficiente. Para ser um chassid, bondoso
aos olhos de Deus e dos outros seres humanos, deve-se conhecer e seguir as sabias instrucdes e
orientacdes contidas em Avdt, um tratado pequeno em tamanho e vasto em seu conteddo de per-
cepgdes e ensinamentos.

Explica-se assim a inclusdo de Avét em Nezikim: depois de aprendida a pratica referente as
questdes de perdas e danos, a dedicagdo as suas ligdes traria o proximo estagio de crescimento e
desenvolvimento do carater através da Tora.

C

0 nome Avot significa, literalmente, “pais”, e pode parecer intrigante por que este termo da
nome ao tratado. O Rei Salomdo disse: “Escuta, meu filho, a instrugdo (mussdr) de teu pai.”® No curso
de nossa historia, a palavra mussdr teve varias conotagdes, mas deriva basicamente da mesma raiz
da palavra messord, que significa “tradicdo” ou ensinamentos transmitidos de mente para mente,
de coracdo a coragdo. Escutar o mussdr do “pai” implica aceitar os ensinamentos mais tradicionais
transmitidos pelos nossos sabios de abencoada mema@ria, ensinamentos que passam de geracdo em
geracdo desde o Sinai. Este seria o significado do termo Avdt.

Na linguagem da Mishnd, porém, o plural Avét e o singular Av tém frequentemente significados
distintos. Em termos como av melachd' (o trabalho principal), av hatumad'! (fonte original direta
de impureza ritual), avdt nezikin'? (principais tipos danos) e binian av'® (o estabelecimento de uma
classe ou norma principal), a palavra av denota a fonte primeira, aquela da qual derivam as clas-
sificagcdes e leis secundarias. Neste sentido, o titulo Avdt informa que esta pequena obra contém
os principios fundamentais da ética, aqueles que norteiam nossa vida diaria, principios dos quais
podemos inferir muitas coisas. Este conjunto de ensinamentos - talvez a prépria esséncia do judais-
mo - realmente forme a base de nossa conduta e é “pai” de uma série de diferentes codigos éticos e
filosofias.



INTRODUCAO | 17

Ao mesmo tempo, é muito provavel que Avét denote os “pais” do judaismo - iluminados como
Hilel e Shamai, Rabi Akiva e Rabi Tarfon, entre outros -, cerca de sessenta sabios no total, cuja sa-
bedoria e os ensinamentos sdo apresentados ao longo dos capitulos deste trabalho.!* Estes sabios
seriam nossos “pais”, nossos patriarcas rabinicos na moral e na ética, assim como Abrahao, Isaac e
Jacob sdo nossos Avét na Biblia.

Na época dos gueonim**® tornou-se costume nas academias da Babilonia recitar e estudar um
capitulo de Avét aos sabados a tarde, apos o servico de Minchd, como ressalta o Rabi Amram Gaén
(século IX da era comum - e.c.) no seu sidur. Os gueonim conheciam uma tradi¢do segundo a qual
Moisés havia passado para seu descanso eterno num Shabat a tarde, nesse horario.'> Por esta razio,
eles, os gueonim, incluiram os trés versiculos de Tsidcatechd Tsédec - “Tua retiddo é uma retiddo
eterna..” - como uma oracdo de justificativa e aceitacio da morte de Moisés.'® E tornou-se um costu-
me acompanhar o servico de Minchd com um capitulo de Avét para lembra-lo, ja que comeg¢a com o
seu nome: “Moisés recebeu a Tora...”'” O Rabi Paltoi Gaén (século IX e.c.) deu outro motivo: O Talmud
ensina que “quando um sdbio morre, todas as casas de estudo e culto de sua cidade devem cessar
suas atividades”.!® Isto sugere que, em lembranca ao falecimento de Moisés, seria adequado néo se
dedicar a um estudo intensivo e concentrado do Talmud, mas sim, aprender e rever Avét, mais facil
por natureza.

Das academias da Babildnia, o costume se difundiu para as comunidades judaicas de Ashkenaz
- a Franca e a Alemanha de mais de 900 anos atras -, e verificamos que é mencionado pelo Rabi
Abraham ben Natan de Lunel (ibn Iarchi; século XII e.c.) em seu Sefer Hamdn’hig.** No Col Bo, uma
obra anénima do século XIV, podemos ler que o costume variava entre as diversas comunidades: al-
gumas estudavam o Pirké Avét apenas no periodo entre as festas de Péssach e Shavudt; em outras, os
capitulos eram abordados em periodos diferentes ou, entdo, durante o ano todo.?! No Sidur Avoddt
Yisrael, por exemplo, publicado em Redelheim, em 1868, o autor, dr. Seligmann Baer, enumera nada
menos do que trés costumes diferentes praticados em comunidades alemas.

Na Mishnd propriamente dita, os capitulos de Avdt sdo apenas cinco. Mas, uma vez que sio seis
os sabados entre Péssach e Shavudt, aparentemente por esta razao foi acrescentado um sexto ca-
pitulo, ainda na época dos gueonim, quando o Rav Amram Gadn falou de “Avét e Kinian Tord”. Este
capitulo adicional, Kinian Tord - literalmente, “aquisicdo da Tora” - é uma beraitd, material muito
semelhante a uma parte da Mishnd nao incluida originalmente na compilacao feita pelo Rabi lehuda
Hanassi.

Desde tempos imemoriais, é costume nas comunidades judaicas da Europa Oriental recitar e
estudar Avdt desde o Shabat posterior a Péssach até aquele anterior a Rosh Hashand, perfazendo um
total de quinze sabados. Em cada um dos doze primeiros, estuda-se um capitulo; em cada um dos
ultimos trés, estuda-se dois capitulos. Como a palavra hebraica para capitulo é pérec, “capitulos”
seriam perakim, e “capitulos de” seriam Pirké. Assim, a obra passou a se chamar Pirké Avét ou sim-
plesmente Pérec.

CE

Nao é acidente nem coincidéncia que a época observada para este estudo seja, originalmente,
aquela entre Péssach e Shavudt. Em Péssach celebramos a nossa libertacdo da escravidao no Egito, e
partimos rumo a santidade, rumo a Tora. Ndo estavamos prontos, porém, para receber a Tora de ime-
diato. Somente semanas mais tarde, ja ao pé do Monte Sinai, é que pudemos recebé-la, e nés celebra-
mos isto em Shavudt. Na linguagem simbolica dos sabios, em Péssach assumimos o compromisso de



18 | IRVING M. BUNIM

“nos casarmos com a Tora”; em Shavudt, este “casamento” espiritual acontece por meio de um pacto
eterno e irrevogavel, da alianga com o Todo-Poderoso e Sua Tord. Como se sabe, o tempo de noivado,
de compromisso, serve, na vida real, para que os noivos conhecam melhor um ao outro, preparando-
-se para a vida em comum. O mesmo acontece entre Péssach e Shavuét. A medida que “contamos os
dias”, observando a Sefirdt Haémer e esperando receber novamente a Tora do Sinai, nos preparamos
através do estudo de Avét. E ele que nos dard uma ideia da grandeza, da maravilha e da profundidade
da Tor4, esta “noiva” espiritual inica que vamos receber. A importancia de Avét é tao grande que, sa-
be-se, a seguinte observagao partiu de um erudito ndo judeu: “Para se conhecer os ideais da ética e da
devogio rabinicas, nenhuma outra fonte facilmente acessivel pode se equiparar a Avdt.”*

Eu também acredito que ndo seja mera coincidéncia iniciarmos o estudo de Pérek na primave-
ra,® quando a natureza renova o grande ciclo da vida. E na primavera que as forgas calidas, vitais
a regeneracdo, comegam a se agitar e a fluir. Também o homem sente dentro de si o despertar de
poderosos impulsos instintivos. Por isso é tdo importante que ele ouga exatamente nesta época do
ano as palavras dos nossos chachamim (“sdbios”). Sdo elas que o ensinarao a superar a tentacao e a
paixdo, desenvolvendo sua forca de vontade e controlando suas acées. O Pirké Avét oferece mussdr,
a instrucdo que nasce da Tora e nos mostra como lidar com as vigorosas manifesta¢des que chegam

com a primavera.

Ainda assim, podemos nos perguntar se precisamos realmente desta instrucao especial. Temos
o Shulchan Artich, um elaborado c6digo de leis que define o bem e 0 mal, o justo e o injusto, em todas
as circunstancias praticas. E a propria passagem da Mishnd que recitamos antes de cada capitulo
de Avét proclama: “Todo o (povo de) Israel tem uma porgdo no mundo vindouro.” Por que devemos,
entdo, ter este mussdr especial, este ensinamento corretivo?

A resposta é que o Shulchan Artich - o c6digo de leis sobre o certo e o errado - ndo é suficiente. A
nossa meta ndo é simplesmente observar a Lei, embora isto seja importante e fundamental. O objeti-
vo final da Tor4 é transformar o espirito humano e o carater de cada um de n6s em algo belo e Divino.
David, o salmista, suplicou ao Todo-Poderoso: “Guarda minha alma, pois sou um chassid.”** No senti-
do classico, chassid é o termo que define uma pessoa de profunda bondade e devogdo. Mencionamos
anteriormente a receita de um sabio: “Aquele que deseja tornar-se um chassid, que observe as leis de
Nezikin”, as leis que tratam de perdas e danos.?® Em outras palavras, deve-se aprender da Tora como
evitar causar prejuizos e como pagar adequadamente o mal que se possa fazer. Mas, para outro dos
nossos sabios, isto ndo é suficiente. Seu conselho para se chegar a ser um chassid é “.. que observe
os ensinamentos de Avét”* O conhecimento e a observancia estrita da Lei ndo é tudo. O verdadeiro
chassid é aquele cuja profunda devogao o eleva acima do sentido estrito da Lei. Se ele tiver a minima
duvida de que possa estar enganado ou de que sua queixa potencial é duvidosa, preferira dar a seu
companheiro o beneficio da divida a fazer uso de seus direitos legais. O verdadeiro chassid é aquele
que superou sua natureza aquisitiva e olha mais além para enxergar o espirito da Lei.

Se vocé deseja atingir este nivel de caridade e devocao e, assim, tornar-se um chassid, os ensina-
mentos de Avdt lhe sdo essenciais.

Do

Muito bem. Os comentdarios anteriores explicam por que temos o Pirké Avét. Mas, por que tantas
ideias, interpretacdes e explica¢des sdo geradas pelo Avét? Nao bastaria uma boa leitura do texto,
seja em hebraico, seja numa boa traducdo? Esta leitura nao seria suficiente para a compreensao e a
inspiracao?



INTRODUCAO | 19

A resposta é sim, mas apenas em parte. Na visdo profética de Jeremias, o Todo-Poderoso compa-
ra Sua palavra com “um martelo que despedaca a rocha”,? e o Talmud comenta: “Tal qual a rocha que
se parte em muitos fragmentos sob o golpe do martelo, assim cada palavra do Santissimo - bendito
seja! - foi dividida em setenta expressdes”?” - uma multiplicidade de significados e interpretacées.?®
Assim como a rocha se despedacga sob o golpe do martelo, diz novamente o Talmud, “um versiculo
das Escrituras Sagradas pode admitir muitos significados”.?’ Portanto, o Midrash diz, simplesmente,
que “A Tora tem setenta aspectos”.°

A linguagem da Tor4, tanto sob a forma escrita quanto sob a forma oral, é multifacetada e tem
profundidades e niveis de significado insuspeitos. Se vocé tomar o “sentido literal”, tomando-a ape-
nas superficialmente, ndo vera o esplendor e a gléria que oculta.

Em nossa literatura antiga de exegese e mistica, toma-se a palavra PaRDeS para indicar quatro
abordagens da Tora, quatro formas de explorar e extrair seus tesouros de significado. Com as qua-
tro letras da palavra PaRDeS comecam as palavras Peshat, Rémez, Derash e Sod, respectivamente.
Peshat, o primeiro, seria o sentido literal, puro e simples do texto. Com Rémez, seguimos a estrutura
sintatica e gramatical de um versiculo, levando em conta que certas palavras possuem um significa-
do simbdlico ou metaférico. O Derash simplesmente omite a estrutura sintatica de um versiculo, e
até mesmo ignora seu contexto, percorrendo a Tora em busca de significados apontados pela alusao
e associacdo. Finalmente, temos o Sod, a leitura mais intima e profunda de um texto, geralmente
seguindo a concep¢do mistica da Cabala e atingindo um grau de profundidade do significado que vai
muito além dos anteriores.

Nao é por coincidéncia que PaRDeS - a palavra formada pelas iniciais das quatro palavras cita-
das no paragrafo acima - signifique, literalmente, horta ou jardim. Esta traducio simboliza a exube-
rante riqueza de pensamento e inspiracao que pode surgir dos textos sagrados, se soubermos como
cultiva-los e como colher os frutos mais dificeis de alcancar.

Podemos dizer que também nao foge ao normal a suposicao de que um texto tenha diferentes
niveis de leitura e aspectos distintos quanto ao seu significado. Considere uma simples tonelada de
carvao, por exemplo. Para uma pessoa comum, ela significa exatamente isto - 1000 quilos de com-
bustivel negro. Este tipo de compreensao seria Peshat. Para uma pessoa com inclinacao religiosa, o
carvdo poderia representar uma expressdo da Providéncia Divina: ao criar Seu mundo, o Todo-Po-
deroso disp0s que uma substancia se formasse durante um grande lapso de tempo, de modo que os
seres humanos pudessem ter calor e uma fonte de energia. Esta é a abordagem de Rémez.

Uma terceira pessoa, mais dotada, poderia descobrir certas propriedades quimicas no carvao
que possibilitariam converté-lo em gas, substancia mais facil de armazenar em tanques e transpor-
tar para locais distantes, onde ele se faz necessario. Esta mesma pessoa pode ainda aprofundar-se
nas pesquisas e aprender como converter o carvdo em nylon, um produto com inimeras utilidades
na vida pratica. Agora, pare e pense na imensa distancia que separa um punhado de carvao de um
metro de fibra sintética! Nao obstante, pode-se demonstrar que um leva ao outro. Esta abordagem é
analoga ao Derash.

Finalmente, surge um fisico que se dedica a estudar a estrutura atémica do carvdo. Ao provo-
car a fissdo nuclear, ele libera uma parte da tremenda energia potencial contida no mineral. Este
fendmeno é comparavel ao Sod. Aos olhos de uma pessoa comum, o poder da fissdo nuclear parece
absolutamente misterioso, além de sua compreensdo. Apenas um grande cientista com um vasto
conhecimento técnico e pleno dominio dos mais sofisticados instrumentos pode extrair a energia
latente da substancia. Analogamente, s6 os grandes eruditos, aqueles iniciados na sabedoria da Ca-



20 | IRVING M. BUNIM

bal3, podem inferir os surpreendentes significados ocultos que se encontram latentes e insuspeitos
nas palavras da Tora.

E por meio da linguagem que procuramos compartilhar ideias e pensamentos. Mas as palavras
e as oragdes sdo somente sinais e simbolos dos pensamentos. Os contetidos abstratos e fugazes que
ocupam nossas mentes sdo intangiveis, pois ndo podem ser tocados, capturados ou retidos. Ao usar
palavras, fazemos uma tentativa inadequada de transmitir nossas nog¢des, intencdes e percepgdes.
Mas sempre ha algum matiz de significado, algum resquicio inefavel que nio pode ser traduzido em
palavras para alcancar, assim, a mente do outro.

Isto pode ser melhor assimilado se imaginarmos a verdade como um poliedro, a figura geomé-
trica de varias faces. O observador jamais consegue ver todas as faces do poliedro ao mesmo tempo,
nio importa a posicio que tome. E preciso que ele se desloque e se coloque em varias posicoes para
conseguir enxergar todas as faces da figura - ou da verdade.

Por esta razdo, pela multiplicidade inerente ao contetido, torna-se tao inadequada a leitura sim-
ples de um texto referente a Tora. O mesmo acontece com uma traducdo literal desse texto. Para
tentar chegar as alturas, precisamos sondar as profundezas do pensamento dos nossos eruditos e
mestres. Seus ensinamentos, brindados pela luz da Divindade, nos trazem a versao oral da Tora em
seus indmeros niveis de significado.

Todas as afirmagdes no Pirké Avét tém uma infinidade de explicacdes e conotagdes distintas. Em
seus comentarios, geragdes posteriores de eruditos encontraram ricas nuances de significado em
cada expressdo. Para compreendermos e apreciarmos a riqueza espiritual e o tesouro que constitui
Avét, devemos buscar os diferentes aspectos de significado em cada uma de suas passagens.

Este é precisamente o objetivo do trabalho que vocé tem nas maos. Nele, cada passagem do Pirké
Avét é interpretada e explicada demoradamente de diversas maneiras, para que a compreensao se
dé da forma mais completa possivel.

Do

Vivemos numa época em que o mussdr, o ensinamento ético, é considerado ultrapassado; uma
época em que o castigo, a adverténcia e a critica moral construtiva sdo considerados de mau gosto,
onde o autoquestionamento e a busca do aperfeicoamento religioso sdo vistos como ofensivos. Nos
vemos aceitando passivamente um principio basicamente anglo-saxdnico: “Cuide de seus préprios
assuntos” ou “se vir alguém fazendo algo errado, ndo interfira; isto ndo lhe diz respeito”.

Nada poderia ser mais contrario a abordagem judaica. “Todos os judeus sdo responsaveis uns
pelos outros.” Esta é a nossa regra fundamental e primeira, enunciada e repetida no Talmud e no
Midrash.3' Na visdo eterna e infinita da Tora, o povo judeu é uma unidade organica. Todas as suas
partes, divisdes e integrantes sdo responsaveis uns pelos outros. O que afeta a um judeu, afeta a
todos. Rejeitamos o cinismo impiedoso e cruel de Caim, que pergunta: “Acaso sou eu o guardiao de
meu irméo?” 3

Se nosso proposito fundamental na travessia da vida é buscar desenvolvimento e crescimento
pessoal através da ética e da moral, é vital que possamos aprender - e ensinar - mussdr. Somente
assim chegaremos a alcancar, ao lado dos nossos irmaos judeus, o aperfeicoamento de nossa espiri-
tualidade. E obrigacdo de cada um apontar a um vizinho um possivel erro de conduta, ajudando-o a
evitar o pecado e suas tragicas consequéncias.



INTRODUCAO | 21

Nas Escrituras Sagradas lemos: “Quando encontrares o boi de teu inimigo ou seu asno, perdido,
devolvé-lo-as.”® Mesmo que o proprietario deste animal seja seu inimigo, é obrigatério, segundo a
Lei, que vocé o resgate e o devolva. “Hashev teshivénu lo”, diz a Tor4, literalmente repetindo o ver-
bo: “devolver devolvé-lo-as para ele”. Segundo os sabios do Talmud e do Midrash, isto significa que
mesmo que o animal continue escapando, mesmo que isto acontega quatro, cinco vezes, vocé deve
sempre devolvé-lo ao dono, ainda que este mantenha com vocé uma relacao de inimizade.

Vamos supor que, em vez do animal de propriedade de um inimigo, vocé encontrasse perdido
algo ainda mais valioso, desta vez pertencente a um amigo. Certamente, ndo mediria esfor¢os para
devolver o bem ao seu dono. E se fosse o proprio amigo aquele a se perder pelos caminhos sinuosos
da vida? Qudo maior nao deveria ser sua preocupacdo, sua profunda obrigacdo, de fazé-lo voltar a
trilha correta?

Nossos profetas nos lembram que temos a obrigacdo de vestir aquele que estad nu.*> Conside-
rando que somos todos filhos de um mesmo Pai e que, na condicio de seres humanos, possuimos a
mesma dignidade inata, pois fomos criados a Sua imagem, temos esta obriga¢do para com qualquer
membro da familia humana que seja demasiado pobre para vestir-se por seus préprios meios.

Pelo mesmo principio, se encontrarmos alguém desprovido de direcido e de fundamentos re-
ligiosos, alguém empobrecido, despojado de uma percep¢ao superior, ndo temos a obrigacdo de
“vesti-lo” com nossas mitsvét? Quando sua alma se encontrar em julgamento, diante do Criador, ele
estara despido de realizagdes espirituais - a menos que lhe oferecamos ajuda e orienta¢do agora.
Nds certamente compartilharemos de sua culpa, se ndo o ajudarmos a adquirir as preciosas vesti-
mentas do espirito, confeccionadas com os fios das boas acdes e da fé inabalavel.

Devemos nos desfazer da fria indiferenca que nasce do egoismo e da insensibilidade. Vamos
adotar, em seu lugar, a conduta judaica de responsabilidade para com o nosso préximo e de pro-
funda preocupacdo em relagao ao nosso povo. Desta forma, retornaremos ao mussdr, a sabedoria e
ciéncia moral que devemos aprender e ensinar.

CE

Ao publicar este trabalho, ndo procurei ser original. Procurei, sim, apresentar o mussdr que re-
cebi dos meus guias e mentores, as “boas palavras” que me imbuiram de um forte reconhecimento e
apreciacdo da nossa heranca espiritual.

Fui muito afortunado por aprender o mussdr em toda a sua pureza com os mais inspirados e
iluminados mestres, rabinos e autoridades da nossa época. Tive ainda o privilégio de transmitir esta
“boa doutrina” em conferéncias anuais sobre o Pirké Avét durante os ultimos quarenta anos.

O presente trabalho esta sendo publicado com base nestas conferéncias, na esperanga de trans-
mitir este mussdr - esta “boa doutrina” - a um niimero cada vez maior e mais receptivo de leitores.
Se ele servir para transmitir alguns dos nossos principios e valores mais caros, as verdades da ética
e da moral que temos acalentado e valorizado como tesouros desde o Sinai, ficarei agradecido a Pro-
vidéncia misericordiosa pelo zechut, o privilégio, que me foi conferido.



22 | IRVING M. BUNIM

Agradecimentos

Agradeco do fundo do coragdo ao Ribono shel Olam por me permitir finalizar este comentario
sobre o Pirké Avét - ¥"25enn - Tam venishlam shévach leel boré olam. Se, pela graca do Céu, fui bem-
-sucedido em aproximar o leitor um pouco mais das palavras cheias de luz e calor dos nossos sabios,
sinto-me plenamente recompensado pelos meus esforgos.

Que seja a vontade do Céu que minhas palavras encontrem o leitor sob graca - principalmente
os jovens leitores judeus -, para que sejam inspirados a se aprofundar no aprendizado da Tor3, do
Talmud e de todos os textos sagrados que os acompanham.

Para finalizar, tenho o prazer de agradecer as seguintes pessoas:

A minha querida esposa Blanche - TM2an57X2 2°win -, que cedeu seu tempo e sua companhia
para que eu pudesse aprender, ensinar e escrever este comentario.

Aos meus queridos filhos Amos - X% —, Chana e Judy - 73NN -, que me deram inspiracio
para escrever este comentario. Seu encorajamento, apoio, fé e lealdade me ajudaram a prosseguir
muito mais do que eles possam imaginar.

Ao Rabino Aharon Kotler - 5?81 -, meu guia inspirador, meu mentor e meu professor, cujo
amor pela Tora, amor ao Céu e amor ao ser humano deram-me o zechut para tentar, ainda que de
maneira limitada, seguir seu modo de ser.

Aos meus professores e rabinos da Rabbi Jacob Joseph School, em particular ao Rabino Hirsch
Green - 2'P1¥1 —, com quem tive o privilégio de estudar por muitos anos.

Ao Rabino David S. Stern - X'’>¥ -, meu mestre e amigo por quase meio século.

Ao Rabino Joseph B. Soloveitchic - X'">w; ao Lubavitcher Rebe - X'v*»¥; ao Rabino Dr. Joseph
Breuer - X'1">w; ao Rabino Schnier Kotler - X'0*5w, e aos extraordinarios eruditos e mestres cuja
aceitacdo favoravel e honrosa dos primeiros capitulos desta obra produziu em mim a coragem e o
entusiasmo para prosseguir e concluir este comentario.

Gostaria de agradecer ainda ao Young Israel de Boro Park e ao National Council of Young Israel,
por me concederem a oportunidade de ensinar o Pirké Avét por quase meio século nos shabatot e,
particularmente, nas conven¢des anuais - 92197 0T TR

Aos meus caros amigos e editores David Hausdorff, Rabino Shubert Spero e Rabino Charles
Wengrov, que refinaram o texto e aperfeicoaram imensamente o conteido deste volume.

Ao Dr. Philipp Feldheim, o editor que me incentivou a reduzir o nimero das minhas aulas por
escrito; ao Sr. Irving Hunger, que com muito zelo leu atentamente este comentario, e a Shulsinger
Brothers, que ndo poupou tempo nem esfor¢os para a concretizacao deste projeto.

Que todos sejam abencoados.

Irving M. Bunim



MISHNA INTRODUTORIA | 23

MISHNA INTRODUTORIA

Tfnfo Israel tem uma .pot’gdo 25 n:umfo D")W‘? PL)n D.'IL) e L)N'IW’ by
vindouro, conforme estd escrito: “E teu SR LR S R
_povo serd todo de justos; eles herdario D'?J TR BRI ,R3T
a terra para sempre; (eles sio) ramo de %) PR W D‘?i}]‘? Baliviih'

Minha plantagio, a obra de Minhas ARBATS 7 THYn Won
mdos, para glorificar-Me”." N2 ey YU

Nos meses entre Péssach e Rosh Hashand, quando se recita um capitulo do Pirké Avét a cada Sha-
bat (dois capitulos, mais para o final), esta passagem da Mishnd (parte do tratado San’hedrin 10,1) é
utilizada sempre como prefacio. Talvez tenha o intuito de servir de estimulo para o principiante que
se dedica a este estudo pela primeira vez. Alguns dos ensinamentos serdo, talvez, excessivamente
profundos para ele; outros apresentardo exigéncias dificeis e severas. A pessoa de pouca erudicao
ouvira palavras estranhas e afirmacoes impressionantes. Perplexo a principio, poderia se afastar,
com um sentimento de insuficiéncia, convencido de que nao pode pertencer ao mundo do estudo
da Tora e merecer suas grandes recompensas. Como consequéncia, esta Mishnd comeg¢a com uma
expressdo de encorajamento: “Todo Israel tem uma por¢do no mundo vindouro”; este pertence a
todos. Existe uma via de comunicacdo direta entre o judeu e seu Criador. Que ele, em sua condi-
cdo de principiante, venha de mente aberta e coragdo sincero para descobrir que a comunicagao se
produzira, e ele sera colocado a bordo numa jornada as verdades eternas que asseguram a vida no
mundo vindouro.

Em outras religides, a pessoa precisa de intermedidrios, clérigos, e deve percorrer os canais
eclesiasticos apropriados para atingir o Todo-Poderoso e merecer Sua ajuda. O judeu, porém, ndo
necessita de intermediarios e ndo esta limitado ao transito pelos canais aprovados. Ele vai a sina-
goga ou reza em casa, e sua prece sincera atinge diretamente o Céu. Ele € o filho e o Eterno é o seu
pai. Sera necessario que um filho marque hora para conversar com seu proprio pai e, ainda assim,
apenas num lugar especifico e formal?

E verdade que temos nossos rabinos, mas eles sdo, em primeiro lugar, professores e guias da Lei
e da vida judaicas. Em nenhum sentido pode um rabino ser considerado um intermediario entre o
povo e seu Pai celestial. Nio ha nenhuma atividade religiosa, mesmo as que normalmente sao reali-
zadas por um rabino, que ndo possa, segundo a lei judaica, ser efetuada também por um leigo com
instrugao.

Existe um relato popular segundo o qual na noite de lom Kiptir, em que se recita o Col Nidré, um
jovem pastor entrou na sinagoga do Rabi Israel Salanter,? onde, como era de se esperar, encontrou
toda a congregacao imersa em fervente ora¢do. O jovem olhou ao seu redor, sentiu-se envergonhado
e também infeliz, pois desconhecia completamente as oragdes ou o ritual hebraico. Mesmo assim,
ele se sentiu impelido a orar. Entdo murmurou: “Amado Eterno, tudo que sei é o alfabeto hebraico,
nada mais. Eu o recitarei muitas vezes e Vocé tomara as letras e formara com elas as palavras das
oracdes que eu deveria elevar a Vocé nesta noite.” E comecou, com toda seriedade, a recitar o alfa-



24 | IRVING M. BUNIM

beto hebraico: dlef, bét, guimel etc. Alguns dos presentes perceberam e sorriram com ironia, o que
desagradou ao rabino, que respondeu: “Tomara que todas as oracdes sejam aceitas pelo Todo-Pode-
roso como serdo, tenho certeza, as deste pastor. Isto é tudo que ele sabe e o esta recitando de todo
seu coracao e de toda a sua alma. O Eterno conhece o coracdo de cada ser humano e certamente a
achara aceitavel.”

“Todo Israel tem uma porciao no mundo vindouro”

Nos capitulos do tratado San’hedrin que precedem esta passagem, a Mishnd estabelece as leis
da pena capital. (Embora a execuc¢do por crimes capitais esteja prevista nas Escrituras Sagradas e o
Talmud analise detalhadamente as leis de tal execucao, na pratica raramente eram proferidas sen-
tencas de morte. De fato, um bét din, tribunal rabinico, que mandou executar uma Uinica pessoa em
setenta anos, foi considerado um “tribunal assassino”.? Os sabios invocavam muitos argumentos e
consideravam todas as circunstancias atenuantes para salvar a vida da pessoa que devia enfrentar
a sentenga de morte.)

Depois de lidar com as leis da pena capital, a Mishnd nos conta que “Todo Israel tem uma por-
¢do no mundo vindouro”. A implicacdo é que, mesmo aqueles executados pelo tribunal, continuarao
vivendo no mundo que vira.

Mas logo depois desta mesma passagem, que serve como introducdo aos capitulos de Avét, essa
Mishnd enumera algumas excecdes, e uma delas é a pessoa que nao cré que a Tora nos ensina que
os mortos serdo ressuscitados, e a outra é o ateu declarado que nega a existéncia do Todo-Poderoso.

Surge entdo uma pergunta intrigante: Por que a tradicdo judaica é tdo generosa e indulgente
com aqueles que merecem a pena de morte e tdo rigorosa e inflexivel com o ateu e a pessoa que nega
algum principio da Tora?

Aresposta é que, segundo o ponto de vista agucado do judaismo, o homem que peca, comprome-
tendo-se com falsas crencas, é pior do que aquele que comete um ato fisico incorreto. No seio de uma
sociedade, o dano fisico que uma pessoa possa causar ¢ limitado. Ela pode cometer alguns roubos,
assaltos e assassinatos. Contudo, o veneno moral e intelectual pode difundir-se pelo mundo inteiro
e ainda infiltrar-se em varias geracdes posteriores. Por exemplo, o livreto intitulado “Os Protocolos
dos Sabios de Sido”, uma falsificacdo antissemita baseada numa fantasia francesa que supostamente
demonstraria a existéncia de uma conspiracio judaica para dominar o mundo. As falsidades diaboli-
cas contidas neste livro nos causaram mais danos do que muitos atos fisicos.* No caso de alguém que
injeta veneno intelectual, ou seja, um falso pensamento que se difunda amplamente - por exemplo, a
“firme conviccao” de que, conforme a Tor4, os mortos ndo sao devolvidos a vida no mundo vindouro
ou talvez a “prova absoluta” de que nao existe um Criador Todo-Poderoso -, o judaismo o considera
com tal repulsa que nao lhe concede participacdo alguma no mundo vindouro. Afinal, com suas pré-
dicas e ensinamentos corruptores, ele destro6i a capacidade dos outros de ascender a vida no mais
além. Portanto, merece um castigo equivalente ao seu pecado.

No nosso texto hebraico, o termo usado ndo é BAolam habd (“no mundo vindouro”), e sim,
LAolam habd (“em direcdo ao mundo vindouro”). De modo semelhante, quando uma pessoa sai de
viagem, ndo lhe desejamos lech BEshalom (“va em paz”), e sim, lech LEshalom (“va em direcdo a
paz”).> H4 um motivo para isto. Enquanto uma pessoa esta viva, ela ainda nido alcancou a paz; s6
pode trabalhar continuamente com vistas a conseguir este estado bendito; pode esforcar-se pela



MISHNA INTRODUTORIA | 25

paz e aspirar a ela. Igualmente, ninguém pode dizer que ja assegurou o olam habd, a vida no mun-
do vindouro. Devemos esforcar-nos constantemente e trabalhar para merecé-lo. E mesmo se uma
pessoa chegasse a estar segura de que a partir de um dado momento alcangou o olam habd, pode
perdé-lo no dia seguinte. Recordemos o caso tragico de lochanan, o cohen gadol (sumo sacerdote):
durante quarenta anos ele desempenhou este cargo no Templo Sagrado e, no final, converteu-se em
saduceu.® Nas palavras do poeta, “A esperanca brota eternamente no peito humano; o homem, mes-
mo quando ainda ndo é, espera sempre ser bendito”;” o homem deve esforcar-se constantemente
para obter seu lugar no mundo vindouro e alcanc¢ar aquilo a que aspira.

Nio é mencionado o grau de participacdo que cada judeu tem no mundo vindouro. Mas nio é
preciso estar no ramo imobiliario para saber que as porgdes de terra diferem quanto as dimensdes.
Uma pessoa pode ter um lote medindo seis por trinta metros; outro pode ter um lote de trinta por
trinta.. Além disto, um terreno pode ser adquirido de diversas formas: pode ser comprado, recebido
como presente ou mesmo herdado como propriedade de familia. No mundo vindouro, porém, a me-
dida do seu lote dependera somente do que vocé tenha sido capaz de criar com suas préprias acdes
no decorrer de sua vida. Somente vocé é responsavel pelo seu futuro. Ninguém pode prepara-lo em
seu lugar. Para melhor ou para pior, sua parte no mundo vindouro dependerj, afinal, do seu cresci-
mento religioso e moral, e de suas realizacdes a este respeito.

Mas poderiamos entdo nos perguntar: Que atos ou virtudes especificas e em que quantidade
precisamos deles para merecer uma parte do mundo vindouro? A resposta s6 é conhecida pelo
Todo-Poderoso. A salvagao para o judeu ndo € algo que ele possa ganhar de modo automatico, reali-
zando mecanicamente uma quantidade determinada de a¢des. Pode requerer qualquer quantidade
de combinagdes de atos apropriados efetuados com as devidas atitudes e intencdes. O Maimdnides
ensina que uma pessoa pode ganhar seu lugar no mundo vindouro se realizar somente uma mitsvd
no momento preciso, com compreensao e motivacdo profundas, complementadas por determina-
dos atos de sacrificio. Dai o ensinamento: “Ha aqueles que ganham seu mundo num instante.”®
Inversamente, um homem pode perder sua parte no mundo que vira devido a um momento ou ato
infortunado.

Mais ainda, o judaismo ensina que as exigéncias para ter parte no mundo vindouro ndo sdo as
mesmas para todos os povos. A nossa Tora nao ensina que a salva¢do ou a imortalidade sejam s6
para o judeu. Também neste caso, a regra é relativa. Os nossos sabios ensinam (e o Rambam reitera)
que as pessoas piedosas e retas das demais nagdes participardo igualmente no mundo que vira!® Os
multiplos preceitos da Tora sdo obrigatérios somente para os nascidos judeus ou os que volunta-
riamente escolhem compartilhar o destino de Israel por meio da conversdo. Os nio judeus s6 estio
obrigados a obedecer as sete leis de Néach (Noé), que proibem a idolatria, o assassinato e o roubo e
ordenam uma moralidade basica.'® Em suma, o ndo judeu que viver conforme suas obrigacdes como
ser humano subordinado a Deus tera sua parte no mundo vindouro.

Vamos dar uma olhada no versiculo que esta Mishnd cita como texto comprobatoério: “E teu povo
serd todo de justos...” Isto é geralmente interpretado como significando que cada membro do povo
judeu é ou acabara se tornando um tsadic (justo). Mas também pode ser entendido assim: “Teu povo
é coletivamente justo.” Teu povo, proclama Isaias, é justo como uma entidade organica. Nao estamos
considerando cada individuo per se, mas vemos Israel como um todo, como uma comunidade Unica.
E bastante irénico que nés, os judeus, temos tido bastante experiéncia em sermos julgados como
um conjunto. Conhecemos muito bem a expressao “alguns dos meus melhores amigos sdo judeus”. A
palavra “alguns” é bem eloquente, e geralmente é seguida pela palavra “mas”, como por exemplo em:



26 | IRVING M. BUNIM

“Cohen é um bom sujeito, Goldstein é uma pessoa maravilhosa. Mas eles sdo excecoes. Os judeus, em
conjunto, ndo sdo bons.” Nés, por outro lado, sustentamos a tese contraria: Israel, como entidade,
como conjunto, é um povo maravilhoso: “Teu povo é coletivamente justo.” Obviamente, um senhor
Cohen pode ndo estar, como individuo, neste nivel; um senhor Goldstein pode ser indigno; mas o
povo judeu, em conjunto, é bom. E todo judeu, bom ou mau, tem participacdo no mundo vindouro,
mas isto depende de seus méritos.

“(eles sdo) ramo de Minha plantagio”

A palavra usada aqui para “Minha plantacido”, matadi, é muito interessante. Ela deriva da raiz
natd, o ato de plantar arvores. Contudo, quando se plantam verduras, o verbo usado é zard, o subs-
tantivo é zerid. Estas palavras refletem a diferenca fundamental sobre a forma de crescimento de ar-
vores e legumes. Quando vocé planta batatas, por exemplo, a batata-mae deve apodrecer antes que
nas¢am as novas. Ao semear trigo, a semente deve deteriorar-se antes que se produza trigo novo. A
morte do velho deve preceder o advento do novo. Mas o que ocorre no caso da arvore de frutas? A
fruta nova s6 é viavel quando a arvore esta viva e saudavel. Quando vocé corta fora as raizes, destroi-
-se a possibilidade de produzir frutos novos.

A sabedoria judaica é “arvore de vida para os que nela se apegam”!! A escolha deste simbolo
€ um fato extremamente significativo, pois assinala o tipo especial de relacdo que deve prevalecer
entre as geragdes do judaismo. Quando os jovens turcos quiseram construir seu pais, romperam
com a velha forma de vida, com a velha orientagdo. O mesmo ocorreu, e ocorre, em outros casos de
renascimento nacional. Os velhos lideres e governantes sdo executados, encarcerados ou banidos; os
modos, costumes e valores antigos sio criticados e rejeitados. Quando reconstruimos nossa nagio
em Israel, ndo o podemos fazer sobre uma nova base, desprezando a anterior. Tornar-se “canaanita”
significaria um terrivel retrocesso a uma faléncia moral e espiritual. O novo Israel precisa do Israel
antigo. A continuidade da Tora e das tradi¢des do judaismo é vital para que a jovem geragdo ocupe
seu lugar no solo histérico de Israel e seja criativamente judaica. Se rejeitarmos estas tradi¢des,
abandonaremos nossa reivindicacio pela Terra de Israel; mas se retornarmos a nossa terra identifi-
cados com a tradicao e com a Tor3, entdo seremos parte de uma arvore antiga mas ainda florescente,
contendo um vasto entrelagcamento de raizes, uma arvore que esta viva e ainda produz frutos.

Existe outro matiz de significado nas palavras nétser matadi (“ramo de Minha plantacdo”). Em
toda a Tor4, a palavra tumd se refere ao estado de impureza ritual que surge, originalmente, do con-
tato com os mortos. O termo oposto é tahard, que significa “pureza”, um estado ritualmente puro.
Por exemplo, para que uma maca se converta em tamé - ritualmente impura - sdo necessarias duas
coisas: que em algum momento seja umedecida e que tenha contato com uma fonte de profanacao.
Mas isto é verdade somente para uma fruta solta, destacada da arvore. Contudo, se a ma¢d ainda
estiver ligada a arvore, apesar de seu umedecimento e contato com a tumd, ela permanece invaria-
velmente tahor - ritualmente pura. Ela é imune a tumd porque esta ligada a sua fonte.

“E teu povo serd todo de justos... ramo de Minha planta¢do.” Enquanto estiver ligado a esta enti-
dade, ao histdrico povo de Israel, e fizer parte integrante da plantacdo, da antiga arvore do judaismo,
vocé ndo absorvera as impurezas do mundo que o rodeia. Mesmo que vocé tenha se desviado um
tanto da religiosidade judaica e deixado de observar plenamente alguns dos mandamentos, mas
tiver mantido seu vinculo com a entidade coletiva do judaismo e continuado enraizado em sua he-
ranca, vocé pode escapar a corrup¢do do ambiente. Seu vinculo o torna imune.



MISHNA INTRODUTORIA | 27

Aprendemos na Mishnd que se o ramo de uma figueira tiver sido parcialmente quebrado mas
ainda estiver conectado a seu tronco por nada mais do que o cortex, seus figos ainda serdo tahor,
ritualmente impolutos, enquanto a ligagdo com o cdrtex permitir a “seiva vivente” fluir através do
mesmo.!? Esta lei também simboliza uma verdade na vida judaica. Na histéria do nosso povo, se
alguém manteve a mais ténue ligacao, o menor ponto de contato com o judaismo, isto tem sido o
suficiente para permitir que a “seiva vivente”, a luz vital e estimulante da Tor3, penetre e, no final,
conduza-o - ou a seus filhos - a retornar total e entusiasticamente ao judaismo.

A ultima parte do versiculo citado diz: “a obra de Minhas maos, para glorificar-Me.” Ha muitas
espécies de arvores frutiferas no mundo e cada uma origina diferentes produtos. Sua contribuicao
é exclusiva. O mesmo ocorre com a humanidade. Assim como as arvores frutiferas, o ser humano é
obra do Todo-Poderoso, e cada um faz uma contribui¢io exclusiva para que Ele seja glorificado. A
Grécia contribuiu para o mundo com a arte e a filosofia; Roma ilustrou a organizacdo militar e o uso
do poder; mas o judaismo deu ao mundo o monoteismo, o conceito de um Deus que exige retidio e
justica. A tarefa histérica do judeu e seu modo de ser frutifero e benéfico é viver sua tradicdo judaica,
e assim demonstrar a humanidade a gléria e a verdade da Tora e seus ensinamentos. O judeu de hoje
pode ganhar a sua vida como médico ou advogado, carpinteiro ou homem de negdcios. Mas a sua
verdadeira vocacio, sua missdo principal na vida, é perceber que ele é obra do Criador e, como tal,
deve glorifica-Lo em seus pensamentos, palavras e atos.

Abrahado, o judeu peregrino, percorre o mundo falando a todos sobre o Todo-Poderoso. Através
de seu comportamento e modo de vida, Abrahdo projeta gléria sobre seu Criador. Isto também é o
dever de todo judeu. Nao importa qual seja a sua ocupacao, ele deve agir e conduzir seus afazeres de
modo que aqueles a nossa volta exclamem: “Grande é o Deus que inspira tal acdo!”

Este é, na realidade, o significado do conceito de “povo escolhido”. Ndo se trata de uma nogao
repugnante de superioridade, arrogancia, privilégios, fun¢des espirituais especiais, autoelogio ou de
rejeicao do ndo judeu nem de qualquer outra forma de preconceito ou racismo. Trata-se, isto sim, da
compreensdo de que o Todo-Poderoso nos deu um fardo mais pesado para carregar.

O Eterno nos santificou e aproximou-nos Dele com um propdsito particular que envolve obriga-
cOes especiais e uma tremenda responsabilidade. Percebemos as diretrizes e contornos deste pro-
posito Divino no fato histérico de que sempre fomos os portadores da Tora; os eventos de nossa
existéncia nacional constituiram a matéria-prima das Escrituras. Desde tempos imemoriais, nosso
interesse nacional tem sido com a religido; para nosso propdsito existencial e nossa sobrevivéncia,
sempre temos procurado conhecer a resposta a pergunta: “0O que pede o Eterno, teu Deus, de ti?”!3
Somos, de fato, ramo de Sua plantacio, pela qual Ele sera sempre glorificado.

Contudo, a palavra “glorificado” é inadequada. Em que sentido pode o Criador e Senhor do
Universo ser glorificado por um ser humano mortal? Ao julgarmos atributos humanos, podemos
comparar uns aos outros e conferir gléria a carreiras e realizacdes que se distingam. Pelo menos
temos uma base para avaliacdo. Mas em que sentido podemos atingir qualquer compreensdo de
qualquer dos atributos do Todo-Poderoso? Ele esta completamente além do alcance da nossa
compreensio e além de semelhancas e comparagdes. Ele é Um, o Unico, o én sof, eterno e infinito,
o maximo da perfei¢ao!

Mas talvez possamos considerar o assunto a luz do seguinte: Quando vamos a uma galeria de
arte e vemos uma tela de Rembrandt, podemos observar: “Isto faz justica a Rembrandt! E verdadei-
ramente digno dele.” Mas isto, de modo algum, representa uma avalia¢do definitiva dos talentos de



28 | IRVING M. BUNIM

Rembrandt, nem implica uma compreensdo plena de seu génio. S6 queremos dizer que, em nossa
apreciacdo intuitiva, a beleza que ele criou é digna do génio artistico pelo qual Rembrandt é conhe-
cido. De modo semelhante, quando o judeu transforma sua prépria vida humana em algo sagrado ao
estudar e obedecer a Tora, a Divindade e a verdade que resplandecem como resultado disso teste-
munham a gléria do nome do Todo-Poderoso. Ndao podemos glorificar o Criador no sentido absoluto;
podemos meramente refletir um pouco da Sua gléria através das nossas vidas. “O povo que criei
para Mim, para que possa louvar-Me.”**



