
IRVING M. BUNIM

Tradução
Dagoberto Mensch

Edição
David Gorodovits e Jairo Fridlin



     |      5 

Índice

Sobre o autor ...................................................... 7

Prefácio do editor norte-americano.......... 8

Tributo a Irving Bunim .................................. 9

A palavra do adaptador da obra ................ 10

Prefácio dos editores brasileiros .............. 11

Introdução .......................................................... 15

Mishná Introdutória ....................................... 23

Mishná Conclusiva ........................................... 29

Capí�tulo 1 ............................................................ 35

Capí�tulo 2 ........................................................... 101

Capí�tulo 3 ........................................................... 171

Capí�tulo 4 ........................................................... 261

Capí�tulo 5 ........................................................... 399

Capí�tulo 6 ........................................................... 555

Biografias ........................................................... 661

Notas ..................................................................... 687

Posfácio ............................................................... 719

Í�NDICE



     |      7 

Irving M. Bunim nasceu em 1901, em Volozhin, na Lituânia, uma cidade famosa em todo o mundo 
judaico pela excelência de sua ieshivá – o Seminário Rabí�nico Ets Chayí�m.

Quando imigrou com a famí�lia para os Estados Unidos, aos 9 anos de idade, Bunim trouxe consigo 
as palavras de seu mestre, o chefe da ieshivá de Volozhin, que lhe ordenou "construir a Torá na América". 

Foi exatamente o que fez. Ainda muito jovem, teve o discernimento necessário para perceber 
quão fácil seria aos jovens judeus das primeiras levas migratórias se deixarem assimilar por uma rica 
cultura emergente como a cultura norte-americana dos anos 20. Sua resposta foi criar um movimento 
ortodoxo destinado a trazer esses jovens de volta para casa, de volta ao judaí�smo. Assim nasceu a 
Sinagoga Young Israel, sede de um abrangente trabalho religioso e social que começou no Lower East 
Side novaiorquino. 

Um dos traços mais marcantes da personalidade e da conduta de Irving M. Bunim foi sua 
generosidade. Viveu de acordo com os princí�pios mais elevados de tsedacá, o mandamento judaico de 
ajudar ao próximo. Mas a tônica de sua tsedacá sempre foi, comprovadamente, a bondade – chéssed, 
em hebraico –, um ingrediente sem o qual o ato de estender a mão a quem precisa perde grande 
parte de seu sentido. 

Durante a perseguição nazista aos judeus da Europa, Irvin M. Bunim não mediu esforços para 
salvar o maior número possí�vel de vidas. Organizou, ao lado do ilustre Rabino Aharon Kotler, um 
comitê de resgate que efetivamente conseguiu ampliar as cotas de imigração abertas aos judeus pelos 
Estados Unidos, livrando da morte dezenas de milhares de pessoas. Foi um incansável propagador 
dos horrores que estavam sendo cometidos por Hitler numa época em que governos de todo o mundo 
livre, inclusive o dos Estados Unidos, preferiam fechar os olhos às atrocidades.

Da mente e, sobretudo, do coração deste grande homem nasceram as ideias, percepções e 
ensinamentos que você, caro leitor, está prestes a conhecer.

Sobre o autor

SOBRE O AUTOR    

לעלוי נשמת המחבר
מר יצחק מאיר בן ר' משה ואסתר מינה ז’’ל

במליאת ארבעים שנה לפטירתו
ת.נ.צ.ב.ה.



     |      15 

Introdução

Pirkê Avót significa, literalmente, “Capítulos de Avót”. E o que significa Avót? Trata-se de uma 
seção, de um tratado do grande compêndio da lei e do saber judaicos, a Mishná.

Para o leitor que não esteja totalmente familiarizado com a Mishná, talvez seja melhor começar 
com uma descrição introdutória deste clássico milenar da literatura rabínica.

É crença fundamental do judaísmo histórico que a Torá nos foi dada no Sinai. O imortal Moisés 
recebeu-a do Todo-Poderoso, ensinou-nos a sua mensagem e entregou-a a nós, o seu povo. A Torá 
era constituída por duas partes: a primeira delas, o Pentateuco – ou os Cinco Livros de Moisés –, que 
chamamos de Torá shebichtav – a Torá Escrita. A segunda parte era a Torá shebeal pê, a Torá Oral, que 
continha explicações, interpretações e ensinamentos da Torá Escrita. A Torá shebeal pê não deveria 
ser escrita; era ensinada oralmente, como um complemento da Torá Escrita.1

Moisés ensinou o sagrado livro da Torá, acompanhado de suas interpretações, a seu discípulo 
Josué. Este então ensinou-a aos anciãos, e eles, por sua vez, ensinaram-na a outros. Tudo o que era 
transmitido oralmente deveria ser repetido e repassado muitas vezes, assegurando-se assim que 
nada seria esquecido. Esta prática recebeu o nome de Mishná, palavra que significa um conjunto de 
ensinamentos e instruções 

A Mishná tornou-se nossa Tradição Oral, transmitida pelos mestres aos alunos de geração em 
geração. Desde o início era proibido compilar por escrito2 qualquer parte desta Tradição Oral, por 
dois motivos. Primeiro, para que mestres e alunos se empenhassem a fundo, sempre por muitas ho-
ras, de modo a assegurar que tudo fosse perfeitamente lembrado e minuciosamente compreendido. 
Há uma descrição do que supostamente ocorre em algumas salas de aula nas universidades, que diz 
que “os apontamentos (escritos) do professor tornam-se os apontamentos (escritos) dos alunos, 
sem passar pelas mentes de nenhum deles”. Com a Tradição Oral isto não podia ocorrer, pois não 
havia apontamentos escritos. Eles somente existiam na mente, na memória, no entendimento dos 
sábios e dos eruditos.

Em segundo lugar, temia-se que, se a Torá Oral viesse a ser transcrita, as pessoas passariam a 
pensar nela como parte integrante da Torá shebichtav e começariam a tratá-la como tal. Isto produ-
ziria uma grave distorção, já que ambas são de natureza e caráter completamente diferentes, e desta 
maneira devem ser encaradas dentro das normas do judaísmo.

Há cerca de mil e setecentos anos, porém, o Rabi Iehudá Hanassí (“o Príncipe”, presidente do 
Bêt Din, o Grande Tribunal e, portanto, chefe de seu povo) deu-se conta de que sob as condições 
turbulentas de sua época, não era mais possível para professores e alunos estudar e memorizar 
adequadamente essa grande Tradição Oral. Pelo bem ou pelo mal, como se diz, ela deveria ser trans-
crita  antes que fosse completamente esquecida. Várias gerações mais tarde, o Rabi Iochanan e Resh 
Lakish vieram a possuir até mesmo um volume escrito de Agadot, com ensinamentos e exposições 
homiléticas que costumavam estudar aos sábados. Como justificativa, citavam um versículo das Es-
crituras Sagradas3 que apoiava sua prática, e afirmavam a necessidade de se ter a Tradição Oral por 
escrito “em vez de permitir que a Torá fosse esquecida pelo povo de Israel”.4 Para eles, a Torá shebeal 
pê havia se tornado o próprio alicerce da Torá Escrita.5

INTRODUÇÃ� O



16      |    IRVING M. BUNIM

Como dissemos, o Rabi Iehudá Hanassí foi o primeiro (mas de modo algum o último) a violar deli-
beradamente a proibição da transcrição da Tradição Oral, de modo que “esta Torá não fosse esquecida 
por seu povo”. Sua obra original chamou-se Mishná, e é estudada até os nossos dias. As gerações pos-
teriores discutiram a Mishná, e seus próprios comentários e interpretações deram origem à Guemará. 
Ambas as obras – a Mishná e a Guemará – formam o Talmud.

Já nas Escrituras, a palavra Mishná tem um significado diferente: mishnê lamélech6 – “o segundo 
em comando” – é aquele que vem logo abaixo do rei, um tipo de vice-rei que serve como ajudante. 
A partir desta acepção, a Torá Escrita seria a “primeira”, a principal herança Divina, e a Mishná, a 
“segunda em comando”, aquela que acompanha a “primeira” para servi-la através dos comentários 
e explicações que contém

A Mishná está dividida em seis seções ou ordens.7 A quarta seção, Nezikim, embora trate prin-
cipalmente de danos e compensações, procedimentos judiciais e direito penal, inclui também Avót , 
um tratado sobre valores éticos e conduta moral. Vale a pena nos perguntarmos por quê. 

Um dos sábios do Talmud diz: “Aquele que deseja tornar-se um chassid piedoso e benevolente, 
que observe as leis de Nezikim”, assegurando-se assim em não prejudicar a outros ou deixando de 
efetuar um pagamento devido. Mas outro sábio vai mais longe: “Aquele que deseja tornar-se um 
chassid piedoso e benevolente, que observe os ensinamentos de Avót.”8 Isto significa que cuidar para 
não prejudicar a outros ou ressarcir danos causados não é suficiente. Para ser um chassid, bondoso 
aos olhos de Deus e dos outros seres humanos, deve-se conhecer e seguir as sábias instruções e 
orientações contidas em Avót, um tratado pequeno em tamanho e vasto em seu conteúdo de per
cepções e ensinamentos.

Explica-se assim a inclusão de Avót em Nezikim: depois de aprendida a prática referente às 
questões de perdas e danos, a dedicação às suas lições traria o próximo estágio de crescimento e 
desenvolvimento do caráter através da Torá.

hg

O nome Avót significa, literalmente, “pais”, e pode parecer intrigante por que este termo dá 
nome ao tratado. O Rei Salomão disse: “Escuta, meu filho, a instrução (mussár) de teu pai.”9 No curso 
de nossa história, a palavra mussár teve várias conotações, mas deriva basicamente da mesma raiz 
da palavra messorá, que significa “tradição” ou ensinamentos transmitidos de mente para mente, 
de coração a coração. Escutar o mussár do “pai” implica aceitar os ensinamentos mais tradicionais 
transmitidos pelos nossos sábios de abençoada memória, ensinamentos que passam de geração em 
geração desde o Sinai. Este seria o significado do termo Avót.

Na linguagem da Mishná, porém, o plural Avót e o singular Av têm frequentemente significados 
distintos. Em termos como av melachá10 (o trabalho principal), av hatumá11 (fonte original direta 
de impureza ritual), avót nezikín12 (principais tipos danos) e binian av13 (o estabelecimento de uma 
classe ou norma principal), a palavra av denota a fonte primeira, aquela da qual derivam as clas-
sificações e leis secundárias. Neste sentido, o título Avót informa que esta pequena obra contém 
os princípios fundamentais da ética, aqueles que norteiam nossa vida diária, princípios dos quais 
podemos inferir muitas coisas. Este conjunto de ensinamentos – talvez a própria essência do judaís-
mo – realmente forme a base de nossa conduta e é “pai” de uma série de diferentes códigos éticos e 
filosofias.



     |      17 

Ao mesmo tempo, é muito provável que Avót denote os “pais” do judaísmo – iluminados como 
Hilel e Shamai, Rabi Akiva e Rabi Tarfon, entre outros –, cerca de sessenta sábios no total, cuja sa-
bedoria e os ensinamentos são apresentados ao longo dos capítulos deste trabalho.14 Estes sábios 
seriam nossos “pais”, nossos patriarcas rabínicos na moral e na ética, assim como Abrahão, Isaac e 
Jacob são nossos Avót na Bíblia.

Na época dos gueoním14a tornou-se costume nas academias da Babilônia recitar e estudar um 
capítulo de Avót aos sábados à tarde, após o serviço de Minchá, como ressalta o Rabi Amram Gaón 
(século IX da era comum – e.c.) no seu sidur. Os gueonim conheciam uma tradição segundo a qual 
Moisés havia passado para seu descanso eterno num Shabat à tarde, nesse horário.15 Por esta razão, 
eles, os gueonim, incluíram os três versículos de Tsidcatechá Tsédec – “Tua retidão é uma retidão 
eterna...” – como uma oração de justificativa e aceitação da morte de Moisés.16 E tornou-se um costu-
me acompanhar o serviço de Minchá com um capítulo de Avót para lembrá-lo, já que começa com o 
seu nome: “Moisés recebeu a Torá...”17 O Rabi Paltoi Gaón (século IX e.c.) deu outro motivo: O Talmud 
ensina que “quando um sábio morre, todas as casas de estudo e culto de sua cidade devem cessar 
suas atividades”.18 Isto sugere que, em lembrança ao falecimento de Moisés, seria adequado não se 
dedicar a um estudo intensivo e concentrado do Talmud, mas sim, aprender e rever Avót, mais fácil 
por natureza.19

Das academias da Babilônia, o costume se difundiu para as comunidades judaicas de Ashkenaz 
– a França e a Alemanha de mais de 900 anos atrás –, e verificamos que é mencionado pelo Rabi 
Abraham ben Natan de Lunel (ibn Iarchi; século XII e.c.) em seu Sefer Hamán’hig.20 No Col Bo, uma 
obra anônima do século XIV, podemos ler que o costume variava entre as diversas comunidades: al-
gumas estudavam o Pirkê Avót apenas no período entre as festas de Pêssach e Shavuót; em outras, os 
capítulos eram abordados em períodos diferentes ou, então, durante o ano todo.21 No Sidur Avodát 
Yisrael, por exemplo, publicado em Redelheim, em 1868, o autor, dr. Seligmann Baer, enumera nada 
menos do que três costumes diferentes praticados em comunidades alemãs. 

Na Mishná propriamente dita, os capítulos de Avót são apenas cinco. Mas, uma vez que são seis 
os sábados entre Pêssach e Shavuót, aparentemente por esta razão foi acrescentado um sexto ca-
pítulo, ainda na época dos gueonim, quando o Rav Amram Gaón falou de “Avót e Kinian Torá”. Este 
capítulo adicional, Kinian Torá – literalmente, “aquisição da Torá” – é uma beraitá, material muito 
semelhante a uma parte da Mishná não incluída originalmente na compilação feita pelo Rabi Iehudá 
Hanassí. 

Desde tempos imemoriais, é costume nas comunidades judaicas da Europa Oriental recitar e 
estudar Avót desde o Shabat posterior a Pêssach até aquele anterior a Rosh Hashaná, perfazendo um 
total de quinze sábados. Em cada um dos doze primeiros, estuda-se um capítulo; em cada um dos 
últimos três, estuda-se dois capítulos. Como a palavra hebraica para capítulo é pérec, “capítulos” 
seriam perakim, e “capítulos de” seriam Pirkê. Assim, a obra passou a se chamar Pirkê Avót ou sim-
plesmente Pérec. 

hg
Não é acidente nem coincidência que a época observada para este estudo seja, originalmente, 

aquela entre Pêssach e Shavuót. Em Pêssach celebramos a nossa libertação da escravidão no Egito, e 
partimos rumo à santidade, rumo à Torá. Não estávamos prontos, porém, para receber a Torá de ime-
diato. Somente semanas mais tarde, já ao pé do Monte Sinai, é que pudemos recebê-la, e nós celebra-
mos isto em Shavuót. Na linguagem simbólica dos sábios, em Pêssach assumimos o compromisso de 

INTRODUÇÃ� O



18      |    IRVING M. BUNIM

“nos casarmos com a Torá”; em Shavuót, este “casamento” espiritual acontece por meio de um pacto 
eterno e irrevogável, da aliança com o Todo-Poderoso e Sua Torá. Como se sabe, o tempo de noivado, 
de compromisso, serve, na vida real, para que os noivos conheçam melhor um ao outro, preparando-
-se para a vida em comum. O mesmo acontece entre Pêssach e Shavuót. À medida que “contamos os 
dias”, observando a Sefirát Haômer e esperando receber novamente a Torá do Sinai, nos preparamos 
através do estudo de Avót. É ele que nos dará uma ideia da grandeza, da maravilha e da profundidade 
da Torá, esta “noiva” espiritual única que vamos receber. A importância de Avót é tão grande que, sa-
be-se, a seguinte observação partiu de um erudito não judeu: “Para se conhecer os ideais da ética e da 
devoção rabínicas, nenhuma outra fonte facilmente acessível pode se equiparar a Avót.”22

Eu também acredito que não seja mera coincidência iniciarmos o estudo de Pérek na primave-
ra,23 quando a natureza renova o grande ciclo da vida. É na primavera que as forças cálidas, vitais 
à regeneração, começam a se agitar e a fluir. Também o homem sente dentro de si o despertar de 
poderosos impulsos instintivos. Por isso é tão importante que ele ouça exatamente nesta época do 
ano as palavras dos nossos chachamim (“sábios”). São elas que o ensinarão a superar a tentação e a 
paixão, desenvolvendo sua força de vontade e controlando suas ações. O Pirkê Avót oferece mussár, 
a instrução que nasce da Torá e nos mostra como lidar com as vigorosas manifestações que chegam 
com a primavera.

Ainda assim, podemos nos perguntar se precisamos realmente desta instrução especial. Temos 
o Shulchan Arúch, um elaborado código de leis que define o bem e o mal, o justo e o injusto, em todas 
as circunstâncias práticas. E a própria passagem da Mishná que recitamos antes de cada capítulo 
de Avót proclama: “Todo o (povo de) Israel tem uma porção no mundo vindouro.” Por que devemos, 
então, ter este mussár especial, este ensinamento corretivo?

A resposta é que o Shulchan Arúch – o código de leis sobre o certo e o errado – não é suficiente. A 
nossa meta não é simplesmente observar a Lei, embora isto seja importante e fundamental. O objeti-
vo final da Torá é transformar o espírito humano e o caráter de cada um de nós em algo belo e Divino. 
David, o salmista, suplicou ao Todo-Poderoso: “Guarda minha alma, pois sou um chassid.”24 No senti-
do clássico, chassid é o termo que define uma pessoa de profunda bondade e devoção. Mencionamos 
anteriormente a receita de um sábio: “Aquele que deseja tornar-se um chassid, que observe as leis de 
Nezikín”, as leis que tratam de perdas e danos.25 Em outras palavras, deve-se aprender da Torá como 
evitar causar prejuízos e como pagar adequadamente o mal que se possa fazer. Mas, para outro dos 
nossos sábios, isto não é suficiente. Seu conselho para se chegar a ser um chassid é “... que observe 
os ensinamentos de Avót”.25 O conhecimento e a observância estrita da Lei não é tudo. O verdadeiro 
chassid é aquele cuja profunda devoção o eleva acima do sentido estrito da Lei. Se ele tiver a mínima 
dúvida de que possa estar enganado ou de que sua queixa potencial é duvidosa, preferirá dar a seu 
companheiro o benefício da dúvida a fazer uso de seus direitos legais. O verdadeiro chassid é aquele 
que superou sua natureza aquisitiva e olha mais além para enxergar o espírito da Lei.

Se você deseja atingir este nível de caridade e devoção e, assim, tornar-se um chassid, os ensina-
mentos de Avót lhe são essenciais.

hg
Muito bem. Os comentários anteriores explicam por que temos o Pirkê Avót. Mas, por que tantas 

ideias, interpretações e explicações são geradas pelo Avót? Não bastaria uma boa leitura do texto, 
seja em hebraico, seja numa boa tradução? Esta leitura não seria suficiente para a compreensão e a 
inspiração?



     |      19 

A resposta é sim, mas apenas em parte. Na visão profética de Jeremias, o Todo-Poderoso compa-
ra Sua palavra com “um martelo que despedaça a rocha”, 26 e o Talmud comenta: “Tal qual a rocha que 
se parte em muitos fragmentos sob o golpe do martelo, assim cada palavra do Santíssimo – bendito 
seja! – foi dividida em setenta expressões”27 – uma multiplicidade de significados e interpretações.28 
Assim como a rocha se despedaça sob o golpe do martelo, diz novamente o Talmud, “um versículo 
das Escrituras Sagradas pode admitir muitos significados”.29 Portanto, o Midrash diz, simplesmente, 
que “A Torá tem setenta aspectos”.30

A linguagem da Torá, tanto sob a forma escrita quanto sob a forma oral, é multifacetada e tem 
profundidades e níveis de significado insuspeitos. Se você tomar o “sentido literal”, tomando-a ape-
nas superficialmente, não verá o esplendor e a glória que oculta.

Em nossa literatura antiga de exegese e mística, toma-se a palavra PaRDeS para indicar quatro 
abordagens da Torá, quatro formas de explorar e extrair seus tesouros de significado. Com as qua-
tro letras da palavra PaRDeS começam as palavras Peshat, Rémez, Derash e Sod, respectivamente. 
Peshat, o primeiro, seria o sentido literal, puro e simples do texto. Com Rémez, seguimos a estrutura 
sintática e gramatical de um versículo, levando em conta que certas palavras possuem um significa-
do simbólico ou metafórico. O Derash simplesmente omite a estrutura sintática de um versículo, e 
até mesmo ignora seu contexto, percorrendo a Torá em busca de significados apontados pela alusão 
e associação. Finalmente, temos o Sod, a leitura mais íntima e profunda de um texto, geralmente 
seguindo a concepção mística da Cabalá e atingindo um grau de profundidade do significado que vai 
muito além dos anteriores. 

Não é por coincidência que PaRDeS – a palavra formada pelas iniciais das quatro palavras cita-
das no parágrafo acima – signifique, literalmente, horta ou jardim. Esta tradução simboliza a exube-
rante riqueza de pensamento e inspiração que pode surgir dos textos sagrados, se soubermos como 
cultivá-los e como colher os frutos mais difíceis de alcançar. 

Podemos dizer que também não foge ao normal a suposição de que um texto tenha diferentes 
níveis de leitura e aspectos distintos quanto ao seu significado. Considere uma simples tonelada de 
carvão, por exemplo. Para uma pessoa comum, ela significa exatamente isto – 1000 quilos de com-
bustível negro. Este tipo de compreensão seria Peshat. Para uma pessoa com inclinação religiosa, o 
carvão poderia representar uma expressão da Providência Divina: ao criar Seu mundo, o Todo-Po-
deroso dispôs que uma substância se formasse durante um grande lapso de tempo, de modo que os 
seres humanos pudessem ter calor e uma fonte de energia. Esta é a abordagem de Rémez.

Uma terceira pessoa, mais dotada, poderia descobrir certas propriedades químicas no carvão 
que possibilitariam convertê-lo em gás, substância mais fácil de armazenar em tanques e transpor-
tar para locais distantes, onde ele se faz necessário. Esta mesma pessoa pode ainda aprofundar-se 
nas pesquisas e aprender como converter o carvão em nylon, um produto com inúmeras utilidades 
na vida prática. Agora, pare e pense na imensa distância que separa um punhado de carvão de um 
metro de fibra sintética! Não obstante, pode-se demonstrar que um leva ao outro. Esta abordagem é 
análoga ao Derash.

Finalmente, surge um físico que se dedica a estudar a estrutura atômica do carvão. Ao provo-
car a fissão nuclear, ele libera uma parte da tremenda energia potencial contida no mineral. Este 
fenômeno é comparável ao Sod. Aos olhos de uma pessoa comum, o poder da fissão nuclear parece 
absolutamente misterioso, além de sua compreensão. Apenas um grande cientista com um vasto 
conhecimento técnico e pleno domínio dos mais sofisticados instrumentos pode extrair a energia 
latente da substância. Analogamente, só os grandes eruditos, aqueles iniciados na sabedoria da Ca-

INTRODUÇÃ� O



20      |    IRVING M. BUNIM

balá, podem inferir os surpreendentes significados ocultos que se encontram latentes e insuspeitos 
nas palavras da Torá.

É por meio da linguagem que procuramos compartilhar ideias e pensamentos. Mas as palavras 
e as orações são somente sinais e símbolos dos pensamentos. Os conteúdos abstratos e fugazes que 
ocupam nossas mentes são intangíveis, pois não podem ser tocados, capturados ou retidos. Ao usar 
palavras, fazemos uma tentativa inadequada de transmitir nossas noções, intenções e percepções. 
Mas sempre há algum matiz de significado, algum resquício inefável que não pode ser traduzido em 
palavras para alcançar, assim, a mente do outro.

Isto pode ser melhor assimilado se imaginarmos a verdade como um poliedro, a figura geomé-
trica de várias faces. O observador jamais consegue ver todas as faces do poliedro ao mesmo tempo, 
não importa a posição que tome. É preciso que ele se desloque e se coloque em várias posições para 
conseguir enxergar todas as faces da figura – ou da verdade.

Por esta razão, pela multiplicidade inerente ao conteúdo, torna-se tão inadequada a leitura sim-
ples de um texto referente à Torá. O mesmo acontece com uma tradução literal desse texto. Para 
tentar chegar às alturas, precisamos sondar as profundezas do pensamento dos nossos eruditos e 
mestres. Seus ensinamentos, brindados pela luz da Divindade, nos trazem a versão oral da Torá em 
seus inúmeros níveis de significado.

Todas as afirmações no Pirkê Avót têm uma infinidade de explicações e conotações distintas. Em 
seus comentários, gerações posteriores de eruditos encontraram ricas nuances de significado em 
cada expressão. Para compreendermos e apreciarmos a riqueza espiritual e o tesouro que constitui 
Avót, devemos buscar os diferentes aspectos de significado em cada uma de suas passagens.

Este é precisamente o objetivo do trabalho que você tem nas mãos. Nele, cada passagem do Pirkê 
Avót é interpretada e explicada demoradamente de diversas maneiras, para que a compreensão se 
dê da forma mais completa possível.

hg

Vivemos numa época em que o mussár, o ensinamento ético, é considerado ultrapassado; uma 
época em que o castigo, a advertência e a crítica moral construtiva são considerados de mau gosto, 
onde o autoquestionamento e a busca do aperfeiçoamento religioso são vistos como ofensivos. Nos 
vemos aceitando passivamente um princípio basicamente anglo-saxônico: “Cuide de seus próprios 
assuntos” ou “se vir alguém fazendo algo errado, não interfira; isto não lhe diz respeito”.

Nada poderia ser mais contrário à abordagem judaica. “Todos os judeus são responsáveis uns 
pelos outros.” Esta é a nossa regra fundamental e primeira, enunciada e repetida no Talmud e no 
Midrash.31 Na visão eterna e infinita da Torá, o povo judeu é uma unidade orgânica. Todas as suas 
partes, divisões e integrantes são responsáveis uns pelos outros. O que afeta a um judeu, afeta a 
todos. Rejeitamos o cinismo impiedoso e cruel de Caim, que pergunta: “Acaso sou eu o guardião de 
meu irmão?” 32

Se nosso propósito fundamental na travessia da vida é buscar desenvolvimento e crescimento 
pessoal através da ética e da moral, é vital que possamos aprender – e ensinar – mussár. Somente 
assim chegaremos a alcançar, ao lado dos nossos irmãos judeus, o aperfeiçoamento de nossa espiri-
tualidade. É obrigação de cada um apontar a um vizinho um possível erro de conduta, ajudando-o a 
evitar o pecado e suas trágicas consequências.



     |      21 

Nas Escrituras Sagradas lemos: “Quando encontrares o boi de teu inimigo ou seu asno, perdido, 
devolvê-lo-ás.”33 Mesmo que o proprietário deste animal seja seu inimigo, é obrigatório, segundo a 
Lei, que você o resgate e o devolva. “Hashev teshivênu lo”, diz a Torá, literalmente repetindo o ver-
bo: “devolver devolvê-lo-ás para ele”. Segundo os sábios do Talmud e do Midrash, isto significa que 
mesmo que o animal continue escapando, mesmo que isto aconteça quatro, cinco vezes, você deve 
sempre devolvê-lo ao dono, ainda que este mantenha com você uma relação de inimizade. 

Vamos supor que, em vez do animal de propriedade de um inimigo, você encontrasse perdido 
algo ainda mais valioso, desta vez pertencente a um amigo. Certamente, não mediria esforços para 
devolver o bem ao seu dono. E se fosse o próprio amigo aquele a se perder pelos caminhos sinuosos 
da vida? Quão maior não deveria ser sua preocupação, sua profunda obrigação, de fazê-lo voltar à 
trilha correta?

Nossos profetas nos lembram que temos a obrigação de vestir aquele que está nu.35 Conside-
rando que somos todos filhos de um mesmo Pai e que, na condição de seres humanos, possuímos a 
mesma dignidade inata, pois fomos criados à Sua imagem, temos esta obrigação para com qualquer 
membro da família humana que seja demasiado pobre para vestir-se por seus próprios meios.

Pelo mesmo princípio, se encontrarmos alguém desprovido de direção e de fundamentos re-
ligiosos, alguém empobrecido, despojado de uma percepção superior, não temos a obrigação de 
“vesti-lo” com nossas mitsvót? Quando sua alma se encontrar em julgamento, diante do Criador, ele 
estará despido de realizações espirituais – a menos que lhe ofereçamos ajuda e orientação agora. 
Nós certamente compartilharemos de sua culpa, se não o ajudarmos a adquirir as preciosas vesti-
mentas do espírito, confeccionadas com os fios das boas ações e da fé inabalável.

Devemos nos desfazer da fria indiferença que nasce do egoísmo e da insensibilidade. Vamos 
adotar, em seu lugar, a conduta judaica de responsabilidade para com o nosso próximo e de pro-
funda preocupação em relação ao nosso povo. Desta forma, retornaremos ao mussár, a sabedoria e 
ciência moral que devemos aprender e ensinar.  

hg

Ao publicar este trabalho, não procurei ser original. Procurei, sim, apresentar o mussár que re-
cebi dos meus guias e mentores, as “boas palavras” que me imbuíram de um forte reconhecimento e 
apreciação da nossa herança espiritual.

Fui muito afortunado por aprender o mussár em toda a sua pureza com os mais inspirados e 
iluminados mestres, rabinos e autoridades da nossa época. Tive ainda o privilégio de transmitir esta 
“boa doutrina” em conferências anuais sobre o Pirkê Avót durante os últimos quarenta anos.

O presente trabalho está sendo publicado com base nestas conferências, na esperança de trans-
mitir este mussár – esta “boa doutrina” – a um número cada vez maior e mais receptivo de leitores. 
Se ele servir para transmitir alguns dos nossos princípios e valores mais caros, as verdades da ética 
e da moral que temos acalentado e valorizado como tesouros desde o Sinai, ficarei agradecido à Pro-
vidência misericordiosa pelo zechut, o privilégio, que me foi conferido.

INTRODUÇÃ� O



22      |    IRVING M. BUNIM

Agradecimentos

Agradeço do fundo do coração ao Ribono shel Olam por me permitir finalizar este comentário 
sobre o Pirkê Avót – ׳׳ – Tam venishlam shévach leel borê olam. Se, pela graça do Céu, fui bem-
-sucedido em aproximar o leitor um pouco mais das palavras cheias de luz e calor dos nossos sábios, 
sinto-me plenamente recompensado pelos meus esforços.

Que seja a vontade do Céu que minhas palavras encontrem o leitor sob graça – principalmente 
os jovens leitores judeus –, para que sejam inspirados a se aprofundar no aprendizado da Torá, do 
Talmud e de todos os textos sagrados que os acompanham.

Para finalizar, tenho o prazer de agradecer às seguintes pessoas:

À minha querida esposa Blanche –     –, que cedeu seu tempo e sua companhia 
para que eu pudesse aprender, ensinar e escrever este comentário.

Aos meus queridos filhos Amos –   –, Chana e Judy –   –, que me deram inspiração 
para escrever este comentário. Seu encorajamento, apoio, fé e lealdade me ajudaram a prosseguir 
muito mais do que eles possam imaginar.

Ao Rabino Aharon Kotler –   –, meu guia inspirador, meu mentor e meu professor, cujo 
amor pela Torá, amor ao Céu e amor ao ser humano deram-me o zechut para tentar, ainda que de 
maneira limitada, seguir seu modo de ser.

Aos meus professores e rabinos da Rabbi Jacob Joseph School, em particular ao Rabino Hirsch 
Green –    –, com quem tive o privilégio de estudar por muitos anos.

Ao Rabino David S. Stern –   –, meu mestre e amigo por quase meio século.

Ao Rabino Joseph B. Soloveitchic – ; ao Lubavitcher Rebe –  ; ao Rabino Dr. Joseph 
Breuer –  ; ao Rabino Schnier Kotler –  , e aos extraordinários eruditos e mestres cuja 
aceitação favorável e honrosa dos primeiros capítulos desta obra produziu em mim a coragem e o 
entusiasmo para prosseguir e concluir este comentário.

Gostaria de agradecer ainda ao Young Israel de Boro Park e ao National Council of Young Israel, 
por me concederem a oportunidade de ensinar o Pirkê Avót por quase meio século nos shabatot e, 
particularmente, nas convenções anuais –    . 

Aos meus caros amigos e editores David Hausdorff, Rabino Shubert Spero e Rabino Charles 
Wengrov, que refinaram o texto e aperfeiçoaram imensamente o conteúdo deste volume. 

Ao Dr. Philipp Feldheim, o editor que me incentivou a reduzir o número das minhas aulas por 
escrito; ao Sr. Irving Hunger, que com muito zelo leu atentamente este comentário, e a Shulsinger 
Brothers, que não poupou tempo nem esforços para a concretização deste projeto.

Que todos sejam abençoados.

Irving M. Bunim



     |      23 

Todo Israel tem uma porção no mundo 
vindouro, conforme está escrito: “E teu 
povo será todo de justos; eles herdarão 
a terra para sempre; (eles são) ramo de 
Minha plantação, a obra de Minhas 
mãos, para glorificar-Me”.1

Nos meses entre Pêssach e Rosh Hashaná, quando se recita um capítulo do Pirkê Avót a cada Sha-
bat (dois capítulos, mais para o final), esta passagem da Mishná (parte do tratado San’hedrin 10,1) é 
utilizada sempre como prefácio. Talvez tenha o intuito de servir de estímulo para o principiante que 
se dedica a este estudo pela primeira vez. Alguns dos ensinamentos serão, talvez, excessivamente 
profundos para ele; outros apresentarão exigências difíceis e severas. A pessoa de pouca erudição 
ouvirá palavras estranhas e afirmações impressionantes. Perplexo a princípio, poderia se afastar, 
com um sentimento de insuficiência, convencido de que não pode pertencer ao mundo do estudo 
da Torá e merecer suas grandes recompensas. Como consequência, esta Mishná começa com uma 
expressão de encorajamento: “Todo Israel tem uma porção no mundo vindouro”; este pertence a 
todos. Existe uma via de comunicação direta entre o judeu e seu Criador. Que ele, em sua condi-
ção de principiante, venha de mente aberta e coração sincero para descobrir que a comunicação se 
produzirá, e ele será colocado a bordo numa jornada às verdades eternas que asseguram a vida no 
mundo vindouro.

Em outras religiões, a pessoa precisa de intermediários, clérigos, e deve percorrer os canais 
eclesiásticos apropriados para atingir o Todo-Poderoso e merecer Sua ajuda. O judeu, porém, não 
necessita de intermediários e não está limitado ao trânsito pelos canais aprovados. Ele vai à sina-
goga ou reza em casa, e sua prece sincera atinge diretamente o Céu. Ele é o filho e o Eterno é o seu 
pai. Será necessário que um filho marque hora para conversar com seu próprio pai e, ainda assim, 
apenas num lugar específico e formal?

É verdade que temos nossos rabinos, mas eles são, em primeiro lugar, professores e guias da Lei 
e da vida judaicas. Em nenhum sentido pode um rabino ser considerado um intermediário entre o 
povo e seu Pai celestial. Não há nenhuma atividade religiosa, mesmo as que normalmente são reali-
zadas por um rabino, que não possa, segundo a lei judaica, ser efetuada também por um leigo com 
instrução.

Existe um relato popular segundo o qual na noite de Iom Kipúr, em que se recita o Col Nidrê, um 
jovem pastor entrou na sinagoga do Rabi Israel Salanter,2 onde, como era de se esperar, encontrou 
toda a congregação imersa em fervente oração. O jovem olhou ao seu redor, sentiu-se envergonhado 
e também infeliz, pois desconhecia completamente as orações ou o ritual hebraico. Mesmo assim, 
ele se sentiu impelido a orar. Então murmurou: “Amado Eterno, tudo que sei é o alfabeto hebraico, 
nada mais. Eu o recitarei muitas vezes e Você tomará as letras e formará com elas as palavras das 
orações que eu deveria elevar a Você nesta noite.” E começou, com toda seriedade, a recitar o alfa-

Mishná Introdutória

ml̈Frl̈ w ¤l«¥g m ¤dl̈ W¥i l ¥̀ ẍ §U¦i lM̈
mN̈ ªM K ¥O ©r §e :x ©n ¡̀ ¤P ¤W ,`Ä ©d
x¤v«¥p ,u ¤x «῭  EW §xi«¦i ml̈Fr §l ,mi ¦wi ¦C©v

.x ¥̀ R̈ §z ¦d §l i ©cï d ¥U £r ©n i ©rḦ ©n

:x ¥nF` `ï §W ©w £r o ¤A `ï §p©p£g i ¦A ©x
zFM©f §l `Ed KExÄ WFcT̈ ©d dv̈ẍ
m ¤dl̈ dÄ §x ¦d Kk̈i ¦t §l ,l ¥̀ ẍ §U¦i z ¤̀
u ¥tg̈ 'd :x ©n ¡̀ ¤P ¤W ,zF §v ¦nE dẍFY
.xi ¦C §̀ ©i §e dẍFY li ¦C §b©i ,Fw §c ¦v o ©r«©n §l

Dẍq̈ §nE ,i©pi ¦Q ¦n dẍFY l ¥A ¦w d ¤WŸn
mi ¦p ¥w §fE ,mi ¦p ¥w §f ¦l ©r «ªWFdi ¦e , ©r «ªWFdi ¦l
d̈E «xq̈ §n mi ¦̀ i ¦a §pE ,mi ¦̀ i ¦a §p ¦l

 .dl̈Fc §B ©d z ¤q«¤p §k i ¥W §p ©̀ §l
 :mi ¦xä §c dẄŸl §W Ex §n ῭  m ¥d

Eci «¦n £r ©d §e ,oi ¦C ©A mi ¦pEz §n Ee¡d
.dẍFY ©l bï §q EU£r©e ,d ¥A §x ©d mi ¦ci ¦n §l ©z

z¤q«¤p §k i ¥xï §X ¦n dïd̈ wi ¦C©S ©d oFr §n ¦W
 :x ¥nF` dïd̈ `Ed .dl̈Fc §B ©d

,c ¥nFr ml̈Frd̈ mi ¦xä §c dẄŸl §W l ©r
l ©r §e dc̈Fa £rd̈ l ©r §e dẍFY ©d l ©r

.mi ¦cq̈£g zEli ¦n §B

oFr §n ¦X ¦n l ¥A ¦w FkFq Wi ¦̀  qFp §bi ¦h §p ©̀
 .wi ¦C©S ©d:x ¥nF` dïd̈ `Ed

z ¤̀  oi ¦W §O ©W §n ©d mi ¦cä £r ©M Ei §d ¦Y l ©̀
`N̈ ¤̀  ,qẍ §R l ¥A ©w §l zp̈ §n l ©r a ©xd̈
a ©xd̈ z ¤̀  oi ¦W §O ©W §n ©d mi ¦cä £r ©M Ee¡d
i ¦di ¦e ,qẍ §R l ¥A ©w §l zp̈ §n l ©r Ÿ̀N ¤W

.m ¤ki ¥l £r m¦i «©nẄ `ẍFn

MISHNÁ�  INTRODUTÓ� RIA



24      |    IRVING M. BUNIM

beto hebraico: álef, bêt, guímel etc.  Alguns dos presentes perceberam e sorriram com ironia, o que 
desagradou ao rabino, que respondeu: “Tomara que todas as orações sejam aceitas pelo Todo-Pode-
roso como serão, tenho certeza, as deste pastor. Isto é tudo que ele sabe e o está recitando de todo 
seu coração e de toda a sua alma. O Eterno conhece o coração de cada ser humano e certamente a 
achará aceitável.”

“Todo Israel tem uma porção no mundo vindouro”

Nos capítulos do tratado San’hedrin que precedem esta passagem, a Mishná estabelece as leis 
da pena capital. (Embora a execução por crimes capitais esteja prevista nas Escrituras Sagradas e o 
Talmud analise detalhadamente as leis de tal execução, na prática raramente eram proferidas sen-
tenças de morte. De fato, um bêt din, tribunal rabínico, que mandou executar uma única pessoa em 
setenta anos, foi considerado um “tribunal assassino”.3 Os sábios invocavam muitos argumentos e 
consideravam todas as circunstâncias atenuantes para salvar a vida da pessoa que devia enfrentar 
a sentença de morte.)

Depois de lidar com as leis da pena capital, a Mishná nos conta que “Todo Israel tem uma por-
ção no mundo vindouro”. A implicação é que, mesmo aqueles executados pelo tribunal, continuarão 
vivendo no mundo que virá.

Mas logo depois desta mesma passagem, que serve como introdução aos capítulos de Avót, essa 
Mishná enumera algumas exceções, e uma delas é a pessoa que não crê que a Torá nos ensina que 
os mortos serão ressuscitados, e a outra é o ateu declarado que nega a existência do Todo-Poderoso.

Surge então uma pergunta intrigante: Por que a tradição judaica é tão generosa e indulgente 
com aqueles que merecem a pena de morte e tão rigorosa e inflexível com o ateu e a pessoa que nega 
algum princípio da Torá?

A resposta é que, segundo o ponto de vista aguçado do judaísmo, o homem que peca, comprome-
tendo-se com falsas crenças, é pior do que aquele que comete um ato físico incorreto. No seio de uma 
sociedade, o dano físico que uma pessoa possa causar é limitado. Ela pode cometer alguns roubos, 
assaltos e assassinatos. Contudo, o veneno moral e intelectual pode difundir-se pelo mundo inteiro 
e ainda infiltrar-se em várias gerações posteriores. Por exemplo, o livreto intitulado “Os Protocolos 
dos Sábios de Sião”, uma falsificação antissemita baseada numa fantasia francesa que supostamente 
demonstraria a existência de uma conspiração judaica para dominar o mundo. As falsidades diabóli-
cas contidas neste livro nos causaram mais danos do que muitos atos físicos.4 No caso de alguém que 
injeta veneno intelectual, ou seja, um falso pensamento que se difunda amplamente – por exemplo, a 
“firme convicção” de que, conforme a Torá, os mortos não são devolvidos à vida no mundo vindouro 
ou talvez a “prova absoluta” de que não existe um Criador Todo-Poderoso –, o judaísmo o considera 
com tal repulsa que não lhe concede participação alguma no mundo vindouro. Afinal, com suas pré-
dicas e ensinamentos corruptores, ele destrói a capacidade dos outros de ascender à vida no mais 
além. Portanto, merece um castigo equivalente ao seu pecado.

No nosso texto hebraico, o termo usado não é BAolam habá (“no mundo vindouro”), e sim,  
LAolam habá (“em direção ao mundo vindouro”). De modo semelhante, quando uma pessoa sai de 
viagem, não lhe desejamos lech BEshalom (“vá em paz”), e sim, lech LEshalom (“vá em direção à 
paz”).5 Há um motivo para isto. Enquanto uma pessoa está viva, ela ainda não alcançou a paz; só 
pode trabalhar continuamente com vistas a conseguir este estado bendito; pode esforçar-se pela 



     |      25 

paz e aspirar a ela. Igualmente, ninguém pode dizer que já assegurou o olam habá, a vida no mun-
do vindouro. Devemos esforçar-nos constantemente e trabalhar para merecê-lo. E mesmo se uma 
pessoa chegasse a estar segura de que a partir de um dado momento alcançou o olam habá, pode 
perdê-lo no dia seguinte. Recordemos o caso trágico de Iochanan, o cohen gadol (sumo sacerdote): 
durante quarenta anos ele desempenhou este cargo no Templo Sagrado e, no final, converteu-se em 
saduceu.6 Nas palavras do poeta, “A esperança brota eternamente no peito humano; o homem, mes-
mo quando ainda não é, espera sempre ser bendito”;7 o homem deve esforçar-se constantemente 
para obter seu lugar no mundo vindouro e alcançar aquilo a que aspira.

Não é mencionado o grau de participação que cada judeu tem no mundo vindouro. Mas não é 
preciso estar no ramo imobiliário para saber que as porções de terra diferem quanto às dimensões. 
Uma pessoa pode ter um lote medindo seis por trinta metros; outro pode ter um lote de trinta por 
trinta.. Além disto, um terreno pode ser adquirido de diversas formas: pode ser comprado, recebido 
como presente ou mesmo herdado como propriedade de família. No mundo vindouro, porém, a me-
dida do seu lote dependerá somente do que você tenha sido capaz de criar com suas próprias ações 
no decorrer de sua vida. Somente você é responsável pelo seu futuro. Ninguém pode prepará-lo em 
seu lugar. Para melhor ou para pior, sua parte no mundo vindouro dependerá, afinal, do seu cresci-
mento religioso e moral, e de suas realizações a este respeito.

Mas poderíamos então nos perguntar: Que atos ou virtudes específicas e em que quantidade 
precisamos deles para merecer uma parte do mundo vindouro? A resposta só é conhecida pelo 
Todo-Poderoso. A salvação para o judeu não é algo que ele possa ganhar de modo automático, reali-
zando mecanicamente uma quantidade determinada de ações. Pode requerer qualquer quantidade 
de combinações de atos apropriados efetuados com as devidas atitudes e intenções. O Maimônides 
ensina que uma pessoa pode ganhar seu lugar no mundo vindouro se realizar somente uma mitsvá 
no momento preciso, com compreensão e motivação profundas, complementadas por determina-
dos atos de sacrifício. Daí o ensinamento: “Há aqueles que ganham seu mundo num instante.”8 
Inversamente, um homem pode perder sua parte no mundo que virá devido a um momento ou ato 
infortunado.

Mais ainda, o judaísmo ensina que as exigências para ter parte no mundo vindouro não são as 
mesmas para todos os povos. A nossa Torá não ensina que a salvação ou a imortalidade sejam só 
para o judeu. Também neste caso, a regra é relativa. Os nossos sábios ensinam (e o Rambam reitera) 
que as pessoas piedosas e retas das demais nações participarão igualmente no mundo que virá!9 Os 
múltiplos preceitos da Torá são obrigatórios somente para os nascidos judeus ou os que volunta-
riamente escolhem compartilhar o destino de Israel por meio da conversão. Os não judeus só estão 
obrigados a obedecer às sete leis de Nôach (Noé), que proíbem a idolatria, o assassinato e o roubo e 
ordenam uma moralidade básica.10 Em suma, o não judeu que viver conforme suas obrigações como 
ser humano subordinado a Deus terá sua parte no mundo vindouro.

Vamos dar uma olhada no versículo que esta Mishná cita como texto comprobatório: “E teu povo 
será todo de justos...” Isto é geralmente interpretado como significando que cada membro do povo 
judeu é ou acabará se tornando um tsadic (justo). Mas também pode ser entendido assim: “Teu povo 
é coletivamente justo.” Teu povo, proclama Isaías, é justo como uma entidade orgânica. Não estamos 
considerando cada indivíduo per se, mas vemos Israel como um todo, como uma comunidade única. 
É bastante irônico que nós, os judeus, temos tido bastante experiência em sermos julgados como 
um conjunto. Conhecemos muito bem a expressão “alguns dos meus melhores amigos são judeus”. A 
palavra “alguns” é bem eloquente, e geralmente é seguida pela palavra “mas”, como por exemplo em: 

MISHNÁ�  INTRODUTÓ� RIA     



26      |    IRVING M. BUNIM

“Cohen é um bom sujeito, Goldstein é uma pessoa maravilhosa. Mas eles são exceções. Os judeus, em 
conjunto, não são bons.” Nós, por outro lado, sustentamos a tese contrária: Israel, como entidade, 
como conjunto, é um povo maravilhoso: “Teu povo é coletivamente justo.” Obviamente, um senhor 
Cohen pode não estar, como indivíduo, neste nível; um senhor Goldstein pode ser indigno; mas o 
povo judeu, em conjunto, é bom. E todo judeu, bom ou mau, tem participação no mundo vindouro, 
mas isto depende de seus méritos.

“(eles são) ramo de Minha plantação”

A palavra usada aqui para “Minha plantação”, mataái, é muito interessante. Ela deriva da raiz 
natá, o ato de plantar árvores. Contudo, quando se plantam verduras, o verbo usado é zará, o subs-
tantivo é zeriá. Estas palavras refletem a diferença fundamental sobre a forma de crescimento de ár-
vores e legumes. Quando você planta batatas, por exemplo, a batata-mãe deve apodrecer antes que 
nasçam as novas. Ao semear trigo, a semente deve deteriorar-se antes que se produza trigo novo. A 
morte do velho deve preceder o advento do novo. Mas o que ocorre no caso da árvore de frutas? A 
fruta nova só é viável quando a árvore está viva e saudável. Quando você corta fora as raízes, destrói-
-se a possibilidade de produzir frutos novos.

A sabedoria judaica é “árvore de vida para os que nela se apegam”.11 A escolha deste símbolo 
é um fato extremamente significativo, pois assinala o tipo especial de relação que deve prevalecer 
entre as gerações do judaísmo. Quando os jovens turcos quiseram construir seu país, romperam 
com a velha forma de vida, com a velha orientação. O mesmo ocorreu, e ocorre, em outros casos de 
renascimento nacional. Os velhos líderes e governantes são executados, encarcerados ou banidos; os 
modos, costumes e valores antigos são criticados e rejeitados. Quando reconstruímos nossa nação 
em Israel, não o podemos fazer sobre uma nova base, desprezando a anterior. Tornar-se “canaanita” 
significaria um terrível retrocesso a uma falência moral e espiritual. O novo Israel precisa do Israel 
antigo. A continuidade da Torá e das tradições do judaísmo é vital para que a jovem geração ocupe 
seu lugar no solo histórico de Israel e seja criativamente judaica. Se rejeitarmos estas tradições, 
abandonaremos nossa reivindicação pela Terra de Israel; mas se retornarmos à nossa terra identifi-
cados com a tradição e com a Torá, então seremos parte de uma árvore antiga mas ainda florescente, 
contendo um vasto entrelaçamento de raízes, uma árvore que está viva e ainda produz frutos.

Existe outro matiz de significado nas palavras nétser mataái (“ramo de Minha plantação”). Em 
toda a Torá, a palavra tumá se refere ao estado de impureza ritual que surge, originalmente, do con-
tato com os mortos. O termo oposto é tahará, que significa “pureza”, um estado ritualmente puro. 
Por exemplo, para que uma maçã se converta em tamê – ritualmente impura – são necessárias duas 
coisas: que em algum momento seja umedecida e que tenha contato com uma fonte de profanação. 
Mas isto é verdade somente para uma fruta solta, destacada da árvore. Contudo, se a maçã ainda 
estiver ligada à árvore, apesar de seu umedecimento e contato com a tumá, ela permanece invaria-
velmente tahor – ritualmente pura. Ela é imune à tumá porque está ligada à sua fonte.

“E teu povo será todo de justos... ramo de Minha plantação.” Enquanto estiver ligado a esta enti-
dade, ao histórico povo de Israel, e fizer parte integrante da plantação, da antiga árvore do judaísmo, 
você não absorverá as impurezas do mundo que o rodeia. Mesmo que você tenha se desviado um 
tanto da religiosidade judaica e deixado de observar plenamente alguns dos mandamentos, mas 
tiver mantido seu vínculo com a entidade coletiva do judaísmo e continuado enraizado em sua he-
rança, você pode escapar à corrupção do ambiente. Seu vínculo o torna imune.



     |      27 

Aprendemos na Mishná que se o ramo de uma figueira tiver sido parcialmente quebrado mas 
ainda estiver conectado a seu tronco por nada mais do que o córtex, seus figos ainda serão tahor, 
ritualmente impolutos, enquanto a ligação com o córtex permitir à “seiva vivente” fluir através do 
mesmo.12 Esta lei também simboliza uma verdade na vida judaica. Na história do nosso povo, se 
alguém manteve a mais tênue ligação, o menor ponto de contato com o judaísmo, isto tem sido o 
suficiente para permitir que a “seiva vivente”, a luz vital e estimulante da Torá, penetre e, no final, 
conduza-o – ou a seus filhos – a retornar total e entusiasticamente ao judaísmo.

A última parte do versículo citado diz: “a obra de Minhas mãos, para glorificar-Me.” Há muitas 
espécies de árvores frutíferas no mundo e cada uma origina diferentes produtos. Sua contribuição 
é exclusiva. O mesmo ocorre com a humanidade. Assim como as árvores frutíferas, o ser humano é 
obra do Todo-Poderoso, e cada um faz uma contribuição exclusiva para que Ele seja glorificado. A 
Grécia contribuiu para o mundo com a arte e a filosofia; Roma ilustrou a organização militar e o uso 
do poder; mas o judaísmo deu ao mundo o monoteísmo, o conceito de um Deus que exige retidão e 
justiça. A tarefa histórica do judeu e seu modo de ser frutífero e benéfico é viver sua tradição judaica, 
e assim demonstrar à humanidade a glória e a verdade da Torá e seus ensinamentos. O judeu de hoje 
pode ganhar a sua vida como médico ou advogado, carpinteiro ou homem de negócios. Mas a sua 
verdadeira vocação, sua missão principal na vida, é perceber que ele é obra do Criador e, como tal, 
deve glorificá-Lo em seus pensamentos, palavras e atos.

Abrahão, o judeu peregrino, percorre o mundo falando a todos sobre o Todo-Poderoso. Através 
de seu comportamento e modo de vida, Abrahão projeta glória sobre seu Criador. Isto também é o 
dever de todo judeu. Não importa qual seja a sua ocupação, ele deve agir e conduzir seus afazeres de 
modo que aqueles à nossa volta exclamem: “Grande é o Deus que inspira tal ação!”

Este é, na realidade, o significado do conceito de “povo escolhido”. Não se trata de uma noção 
repugnante de superioridade, arrogância, privilégios, funções espirituais especiais, autoelogio ou de 
rejeição do não judeu nem de qualquer outra forma de preconceito ou racismo. Trata-se, isto sim, da 
compreensão de que o Todo-Poderoso nos deu um fardo mais pesado para carregar.

O Eterno nos santificou e aproximou-nos Dele com um propósito particular que envolve obriga-
ções especiais e uma tremenda responsabilidade. Percebemos as diretrizes e contornos deste pro-
pósito Divino no fato histórico de que sempre fomos os portadores da Torá; os eventos de nossa 
existência nacional constituíram a matéria-prima das Escrituras. Desde tempos imemoriais, nosso 
interesse nacional tem sido com a religião; para nosso propósito existencial e nossa sobrevivência, 
sempre temos procurado conhecer a resposta à pergunta: “O que pede o Eterno, teu Deus, de ti?”13 
Somos, de fato, ramo de Sua plantação, pela qual Ele será sempre glorificado.

Contudo, a palavra “glorificado” é inadequada. Em que sentido pode o Criador e Senhor do 
Universo ser glorificado por um ser humano mortal? Ao julgarmos atributos humanos, podemos 
comparar uns aos outros e conferir glória a carreiras e realizações que se distingam. Pelo menos 
temos uma base para avaliação. Mas em que sentido podemos atingir qualquer compreensão de 
qualquer dos atributos do Todo-Poderoso? Ele está completamente além do alcance da nossa 
compreensão e além de semelhanças e comparações. Ele é Um, o Único, o ên sof, eterno e infinito, 
o máximo da perfeição!

Mas talvez possamos considerar o assunto à luz do seguinte: Quando vamos a uma galeria de 
arte e vemos uma tela de Rembrandt, podemos observar: “Isto faz justiça a Rembrandt! É verdadei-
ramente digno dele.” Mas isto, de modo algum, representa uma avaliação definitiva dos talentos de 

MISHNÁ�  INTRODUTÓ� RIA     



28      |    IRVING M. BUNIM

Rembrandt, nem implica uma compreensão plena de seu gênio. Só queremos dizer que, em nossa 
apreciação intuitiva, a beleza que ele criou é digna do gênio artístico pelo qual Rembrandt é conhe-
cido. De modo semelhante, quando o judeu transforma sua própria vida humana em algo sagrado ao 
estudar e obedecer a Torá, a Divindade e a verdade que resplandecem como resultado disso teste-
munham a glória do nome do Todo-Poderoso. Não podemos glorificar o Criador no sentido absoluto; 
podemos meramente refletir um pouco da Sua glória através das nossas vidas. “O povo que criei 
para Mim, para que possa louvar-Me.”14 


